





RELIEVED S

## بِسْمِ أَلْتَهِ ٱللَّهُ الرَّمْزِ ٱلرِّحِهِ

## ﴿ कांत वाष्ट्र विच्चित जा विच्चा । विच्चा विचचा विच्चा विचचा विच्चा विच्चा विचचा विचचा विचचा विच्चा विच्चा विच्चा विच्चा विच्चा विच्चा विच्चा

| همة المريد الصادق                                                   | الكتاب               |
|---------------------------------------------------------------------|----------------------|
| الشيخ فوزي محد أبوزيد                                               | المؤلف               |
| ۲۱ أكتوبر ۲۰۱۹ م/ ۲۲ صفر ۱٤٤١هـ                                     | الطبعة               |
| (١٢٥) بإدراج الكتب المحققة                                          | كتاب رقم             |
| الطريق إلى الله                                                     | سلسلة                |
| ۲۵٦ص*۸۰جم /۱۷*۲۶،۱ لون                                              | الداخلي              |
| كوشيه مط*٣٥٠ جم*٤ لون، سلوفان مط                                    | الغلاف               |
| دار الإيمان والحياة، ١١٤ ش ١٠٥،<br>المعادى، القاهرة، ت: ٢٥٢٥٢١٤٠-٢- | إشراف                |
| T • 19/T • 7VT                                                      | إيداع محلى           |
| 9٧٨-9٧٧-9٠-٦٦٨٠-٦                                                   | ترقيم دولي           |
| 9 789779 066806                                                     | بارکود محلی<br>ودولی |
| مطابع النوبار بالعبور                                               | طباعة                |

(٢) مقدمة

#### مقدمة

### ببِيبِ مِرَّاللَّهُ ٱلرَّحْمَزِ ٱلرَّحِيبِ مِ

الحمد لله وافر الجود كرمه وعطاوءه بغير حدود وفضله سابق ولاحق على كل موجود، والصلاة والسلام على سيدنا محدً صاحب المقام المحمود والكوثر المشهود وإمام الركع السجود وآله وصحبه ومن كان معه من الوفود.

#### وبعد،

هذه جملة من النصائح والتوجيهات التي وجهنا بما الأحباب السالكين الصادقين في طريق الله في بعض المناسبات وفي أماكن متفرقة بحسب زيارتنا لتلك الجهات، والأصل فيها تفقد أحوال السالكين وملاحظة أحوالهم وأفعالهم وأخلاقهم وسلوكياتهم وتوجيههم إلى الأفضل فيها أجمعين، وكذلك تَبيئ الحجب والقواطع التي تمنعهم من الوصول إلى فتح الله، ومن حصول كل سالك على ما يتمناه من عطاءات الله وإكرامات الله وفضل الله، وإماطة الستائر عن هذه الحجب حتى يظهر للسالكين الصادقين الحقيقة التي ينبغي أن يواجهوا بما أنفسهم ليعبروا إلى مقامات العارفين والصديقين، وإحاطتهم بالعوائق المعنوية إن كانت في النفس أو في الآداب أو في السلوك وتجاوزها وعدم الوقوع فيها فيحجب الطالب بسببها، وقد قال الإمام الجنيد:

لو أن سالكاً سار إلى الله تعالى ألف عام ثم إلتفت عن الله تعالى نفساً لكان ما فاته في هذا النفس أكثر مما حصله في الألف عام".

وقد كان جُلّ سَير العارفين الصالحين يتوقف على الإحاطة بمعرفة هذه الحقائق، ولهذا قالوا: "سيروا إلى الله عرجاً ومكاسير فإن انتظار الصحة بطالة"، وقيل أيضاً: "متلفت لا يصل، ومعرض عن الله لا يفلح"، قال سيدي أحمد الرفاعي عليه: "طرقت إلى الله تعالى سبعين بابا فلم أدخل إلا من باب الذل"، وقال الإمام أبوالعزائم عليه:

ألا يا أخى بالذل ترقى وترفعن وبالزهد تعطى ما له تتشوق

نسأل الله تعالى أن يجملنا وأحبابنا أجمعين من القاصدين الصادقين معرفة أنفسنا والوقوف عند مكانتنا العبدية حتى يفتح لنا فتوحاته الوهبية ويشرق علينا بأنواره القدسية العلية، ويمتعنا بالنظر إلى شمس الحقيقة المحمدية وينظمنا في عقد أهل هذه المعية إنه نعم المولى ونعم النصير.

> وصلى الله على سيدنا مُحَّد وعلى آله وصحبه وسلم. الجميزة - السنطة - الغربية مساء الجمعة ١٢ من صفر ١٤٤١هـ الموافق ١١ من أكتوبر ٢٠١٩م



البريد: الجميزة. محافظة الغربية ،جمهورية مصر العربية تليفون: ١٩ ٠ ٠ ٤ ٣٤ ٠ - ٤ - ٠ ٠

موقع الإنترنت: WWW.Fawzyabuzeid.com البريد الإليكتروني: fawzy@Fawzyabuzeid.com fawzyabuzeid@hotmail.com, fwzyabuzeid ( A gmail.com, fawzyabuzeid@yahoo.com

مقدمة





(٦)



أحباب الصالحين

أحباب الصالحين ينقسمون في الأمر العام إلى قسمين:

#### المحبون

القسم الأول: المحبون، وهم الذين يحبون الصالحين، ويحبون أحوال الصالحين، ويحبون أحوال الصالحين، ويحبون سماع سِير الصالحين، ويحبون زيارة الصالحين، ويحبون الكلام المروي عن الصالحين، وهؤلاء ليسوا على درجة هيّنة، ولكنهم على درجة عالية يقول فيها سيدي أبو اليزيد البسطامي رضي الله تبارك وتعالى عنه: من أحبّ سماع هذه العلوم فهو من أولياء الله، ومن تجمّل بما – يعنى من يتكلم بما – فهو من الكُمّل، والكمّل قليل.

١ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ٢٤ من محرم ١٤٤٠هـ ٢٠١٨/١٠/٥

ﷺ الباب الأول في البدايات (۷) يعنى كون الإنسان يحب هذه العلوم، ويحب هؤلاء الأقوام، فهو في منزلةٍ عظيمة عند الله تبارك وتعالى، ودخل في الصالحين:

﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَنُدَّخِلَّنَّهُمْ فِي ٱلصَّالِحِينَ ﴾ (١١سكبوت) دخل في الصالحين في الدنيا وفي الآخرة إن شاء الله.

وهؤلاء الصالحون من تمسك بمم، ومن اقتفى أثرهم لا يتخلون عنه طرفة عين في الدنيا ولا في الآخرة، لأنهم قومٌ كرام السجايا، حتى كان الناس وإلى وقتنا يقولون: ((من لازم الأعتاب ما خاب)) يعنى من لزم أعتاب الصالحين لا يخيب أبداً.

والأعتاب ليس معناها كما يفهم الناس، الأعتاب الموصلة للأضرحة، ولكن هي المجالس التي توصل إلى أحوال هؤلاء الرجال، والتي فيها نهجهم، وفيها علومهم، وفيها أورادهم، وفيها فتح الله تبارك وتعالى عليهم، فهذه هي الأعتاب النورانية التي توصل إلى المراقى العلية التي بما ينال الإنسان أن يكون مع الصالحين.

فهذا يكفيه شرفاً وفخراً قوله على:

## { مَنْ أَحَبَّ قَوْمًا حَشَرَهُ اللَّهُ فِي زُمْرَتهمْ } ۖ

فماذا نريد أحسن من ذلك؟!!

ولمَّا ذكر سيدنا رسول الله هذا الحديث قال كثير من الصحب الكرام: نحن نحب الرسول، ونحب أبا بكر، ونحب عمر، ونحب الصحابة الأجلاء، فيا ربنا أكرمنا بمم وأدخلنا في زُمرتهم.

ونحن كلنا نُكرر هذا القول، فنحن كلنا نحب رسول الله، وصحبه المباركين، والأولياء والصالحين المُكرمين إلى يوم الدين.

فهؤلاء سيشفعون له عند الله، فلو حتى وقع في هفوة أو وقع في ذنب واستغاث جَم، فإنهم يرفعون أكُفُّ الضراعة إلى الله وكأنهم يقولون: يا ربنا من أجلنا اعفُ عنه وسامحه ولا تؤاخذه بهذا الذنب، ولا تعاقبه بهذا الوزر، ويستجيب الله تبارك وتعالى لهم.

٢ معجم الطبراني عن أبي قرصافة رهي إ

هِــــّـــةُ الْمُرِيلِ الصَّارِق الشيخ فوزى محد أبوزيد 

رُوي أن الإمام الجُنيد رضى الله تبارك وتعالى عنه، كان له تلميذ، وكان يُصلى، وهو في أثناء الصلاة حدَّثته نفسه بشهوة حتى أنه أنزل وهو في الصلاة!!، فخرج من الصلاة ونام، ولما استيقظ من النوم فإذا وجهه مُسوَد!! من جُرم الذنب الذي فعله، فيذهب إلى الإمام الجنيد ره فيعاتبه، ولكن لا يوبخه توبيخاً شديداً، لأن الصالحين يأخذون المريدين بالأخذ الهين اللين على منوال رب العالمين ﷺ، فليس عندهم الزجر ولا التهديد وإنما بالملاطفة واللين، لأنهم يعرفون أن البشرية لو تحكمت في الإنسان إن لم تتدراكه عناية الرحمن فمصيره الوقوع في الذنب أو الخسران والعياذ بالله تبارك وتعالى، والله ﷺ من أجل ذلك سمَّى نفسه الغفور الرحيم التواب الكريم.

حتى أنه يُروى في بعض الأثر أن آدم عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام لما وقع في الذنب، استغاث بربه وقال: يا رب ألا عصمتني من الذنب؟ فقال الله: يا آدم إذا عصمتك وعصمت بنيك فلِمَ سميتُ نفسي بالتواب والغفار والعفو؟!!.

لمن أغفر؟! ولمن أعفو؟! ولمن أتوب؟! ولكن الله سمَّى نفسه بذلك لأنه يعلم أننا سنقع في ذلك، المهم أن يرجع المرء إلى الله فوراً، ولا يؤجل ولا يُسوّف، يقول إمامنا أبو العزائم را وأرضاه:

من هو المعلوم في حلٍّ غياب كــسره قُــربُ إلى نــور الكتــاب اسمعوا فالذنب سرُّ الاقتراب يكسسر الذنب القلوب بوقعه

وهي التي قال فيها ابن عطاء الله رهه:

((رُبَّ معصية أورثت ذُلاً وانكساراً، خيرٌ من طاعة أورثت عزاً واستكبارا))

الذنب يجعل الإنسان يشعر بأنه وضيع القيمة، وليس جليل الشأن، فيحجبه من مرض الكبر، ومن رداء الفخر، ويجعله يعلم قيمته وحقيقته، فيرجع إلى ربه تائباً منيباً، وهذا ما يُحبه الله وقال فيه في قرآنه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ شُحِبُّ ٱلتَّوَّابِينَ وَشُحِّبُ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ (٢٢٢ البقرة)، فصلَّى الإمام الجنيد رضي ركعتان واستغاث بمولاه، فإذا بمذا الرجل يذهب عنه سواد وجهه، ويرجع إلى بياضه وحالته، فقال له ١٤٠٠ استغثتُ بالله ﷺ وتشفعتُ فيك سبعين مرة، حتى تاب عليك ولم يؤاخذك بهذا الذنب، وكشف عنك هذا الأمر.

في البدايات الباب الأول (9)

وهذا الكلام لو تصفحنا سير الصالحين نجده كثيرٌ جداً لا يعد ولا يحد، لأن الله جعل لهم خاطراً عنده، فإذا سألوه أعطاهم، وإذا دعوه أجابهم، وإذا طلبوا منه لباهم في أي أمر من الأمور، وهم لا يطلبون من الله إلا ما فيه نفعٌ وفيه رفعةٌ لإخواهُم وأحبابهم، نسأل الله تبارك وتعالى أن نكون منهم أجمعين.

#### السالكون والمريدون

القسم الثاني: السالكون

المحبون لهم ما لا نستطيع ذكره ولا حصره من الألطاف الإلهية والعناية الربانية، لكن لا يرثون من أحوال الصالحين إلا بقدر قليل، من الذي يرث أحوال الصالحين؟ وفتوحات المقربين؟ السالكين الذين يمشون على منوالهم، ويتبعوا هديهم، ويُلازموا أورادهم، فمن يمشى على هذا المنهاج نسميه سالك، يعني هو الذي يمشي في الطريق الموصل إلى مرضاة الله ﷺ.

أو نسميه مريد، لأنه يريد الفضل العلى، ويريد القرب من حضرة النبي، ويريد أن يكون ذا مكانة علية في جوار الصالحين والأبرار والمتقين.

له همةٌ عليه تدعوه إلى سلوك هذا المنهج وهذا الطريق الذي جاء به الصالحين، والذين جاءوا به من كتاب الله، ومن سُنَّة رسول الله على.

#### سر الوصول

لكن الله على كان نبينا على الحتام، فإنه جعل لكل عصر رجل من الرجال يُلهمه الدواء النافع لأهل هذا العصر، ولذلك أعجبتني كلمة قالها أحد إخواننا المغاربة بارك الله فيه: (لو كان الانتفاع في طريق التربية يتمُّ بأصحاب الأضرحة الأموات، لكان الأُولى أن يقف الإنسان عند رسول الله ها!!) فلماذا أذهب لفلان أو فلان؟!! فأنا أذهب مباشرة لرسول الله على، لكن الإمام أبو العزائم على وأرضاه قال:

(( الله حيُّ قيوم، ولا يصل إليه واصل إلا بحيِّ قائم ))

الباب الأول في البدايات (1.)

لا بد أن يكون حياً بيننا، وأحياه الله بنوره، وأحياه الله بروحه: ﴿ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ ﴾ (١٩السحدة) سرُّ الحياة: ﴿ يُلِقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أُمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ لِيُنذِرَ يَوْمَ ٱلتَّلَاقِ ﴾ (١٥١عافر) فأصبح قائماً أقامه الله، وأقامه سيدنا رسول الله، ليأخذ بأمر الله بأيدي المرادين والمطلوبين ليوصلهم إلى حضرة الله، وإلى مائدة سيدنا رسول الله على.

هذا المنهج يكون من القرآن ومن السُنَّة، ولكن الملائمة للزمان والملائمة للعصر، والتي بَما وحدها تنكشف الظلمات عن القلوب، وينمحي غين الطبع عن النفوس، ويكون الإنسان في طرفة أو أقل لو أخلص وصدق في حضرة المليك القدوس كلله.

فجاءونا بهذه الأوراد، وهذا سر اختلاف أوراد الصالحين، أن كل واحد منهم جاء بما يناسب أهل عصره، ويناسب أهل زمانه، فنجد أن كثيراً من المنتسبين للصالحين مستمسكين بأوراد السابقين، فنتركهم على ما هم عليه، لأن الإمام أبو العزائم رهم وأرضاه علَّمنا في (مذكرة المرشدين والمسترشدين) وقال لنا: إذا ذكروا مشايخهم فتَرَضَّى عنهم، وأثنى عليهم، وحدِّثهم بما لا يعرفون في مشايخهم!!.عرفهم ما لا يعرفون عن هؤلاء المشايخ في طريق الله، وفي تربية المريدين والسالكين إلى الله ١١١٠٠ ه

لكن البضاعة المعتمدة التي توصل إلى الله، هي التي اعتمدها سيدنا رسول الله، وجعلها في هذا العصر المنير، وهي سر الحياة لكل قلب يتصل بالعبد الصالح، يريد أن يكون مراداً لرسول الله على.

#### الأوراد سر الإمداد

هذه الأوراد هي سرُّ الإمداد، ولذلك قالوا: (من لا ورد له، لا وارد له) يعني ليس له وارد من الله، إن كان من الفتح الإلهي، ومن العلم الإلهامي، ومن النور القدسي، ومن الحكمة الربانية، ومن كل أنواع الهبات والعطاءات الإلهية جعل الله ريك سرها في العمل بالأوراد، لأن الأوراد هي الدليل والبرهان على صدق الإتباع.

فمثلاً أنا أُردد أنني من أتباع الإمام أبي العزائم ، وأرضاه، لكن ما الدليل على ذلك والذي أتقدم به لحضرة الله ولحضرة رسول الله ليكون لي نصيباً من الفتح الإلهى الذي خصَّه به مولاه؟! أن أمشى على هُداه، وعلى منهجه الذي اختاره له الله على، ولذلك ما رأينا إخواننا الصادقين والذين فتح الله عليهم الفتح المبين إلا وهم محافظون على هذه الأوراد، مهما كانت الأغراض والأعراض التي تعترضهم في هذه الحياة.

لم أرَ أحداً من إخواننا السابقين ترك ورد ختم صلاة الصبح للإمام أبي العزائم، وعندما كنا نتعلل ونقول: معنا مذاكرة أو سفر أو مشغول، يقولون: لا مانع، والإمام أبو العزائم قال وقت الختم حتى الظهيرة، فحتى لو أردت النوم قليلاً بعد الفجر فلا مانع، ولكن بعد أن تستيقظ لا تنسى أن تُكمل الورد، ومعك الوقت إلى صلاة الظهر، فتُعود النفس، والنفس على ما تعتاد عليه تسير بك إلى الله عليه.

إذا فُتح بابٌ من الغيب، وبدأت ترى بعض الرؤيا المنامية، أو حتى بعض الأسرار القرآنية، أو أُفيض عليك بعض العلوم الوهبية، فاحذر أن تقول: أنا قد وصلت، فإلى أي شيء وصلت؟! هل وصلت للعلوم ولفهوم؟! أم وصلت لحضرة النبي وللحي القيوم؟! فهذا هو الوصول، لكن ما العلوم؟! وما الفهوم؟! وما الرؤيا المنامية؟ إن إبليس قد ضحك عليك ويُريها لك.

#### الوصول

لكن الوصول هو الوصول إلى سيدنا رسول الله على بحيث يتمتع العبد بمرآه، ولا يغيب عنه نَفَساً في اليقظة ولا في المنام، وفي هذه اللحظة يوجهه ويرشده ويُوصيه، ويتولى الرسول على كل أموره بذاته الشريفة.

فيكون هنا قد اطمأن الإنسان أنه على المنهج القويم، وعلى الصراط المستقيم، لأنه مع الرءوف الرحيم هي، لكن قبل ذلك لا يطمئن إلى النفس طرفة عين ولا أقل، يقول إمامنا أبو العزائم ر الله يزال العبد في جهاد النفس حتى خروج النَفَس الأخير) ويقول أيضاً: (لو ظن أكمل مريد في طريقي أنه استغنى عن الإخوان طرفة عين فقد ضل وأضل) لأنه في حاجة إلى الإخوان ليشدُّوا عزيمته، ويشدوا أزره.

فإذا كان نبي الله، وكليم الله موسى طلب من الله أن يشدَّ أزره بأخيه هارون، لماذا؟ بيَّن في الطلب سبب طلبه هذا الطلب من ذي الجلال والإكرام ﷺ: ﴿ وَٱجْعَل لِي وَزِيرًا مِّنْ أَهْلِي ﴾ (٢٩هه) ثم حدَّده بالاسم: ﴿ هَنُرُونَ أَخِي ﴾ (٣٠ه) لماذا؟ ﴿ ٱشَّدُدْ بِهِۦٓ أُزَّرِي

## وَ وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرى ﴿ كَنْ نُسَبِّحَكَ كَثِيرًا ﴿ وَنَذْكُرُكَ كَثِيرًا ﴿ ﴿ (طه).

فأنت مهما بلغت من الرقى والعُلو في الدرجات:

فلن تستطيع أن تذكر الله ذكراً كثير إلا بمعاونة إخوانك في الله، الذين يُعينونك على بلوغ المني ببركة أنوار سيدنا رسول الله على.

فالسالك في طريق الله تبارك وتعالى لا بد له من جهاد النفس في منعها عن غيها، وعن غفلتها، عن المعاصي وعن الغفلة، وشغلها بطاعة الله والأوراد التي يُقبل بما على مولاه ﷺ، وما الأوراد السريعة في التوصيل إلى الله؟ هي التي أعطاها لنا المرشد العصري الذي أكرمنا الله بأن نكون في زمانه وعصره وأوانه.

### أوراد الإمام أبي العزائم

#### أولاً: ختم صلاة الصبح

ختم صلاة الصبح ورد أساسي:

لا يستطيع الإنسان أن يتركه يوماً من الأيام، بل والله ربما أكون ساهراً إلى قريب من الفجر، وعندما أصلى الصبح لا أستطيع أن أنام إلا إذا أكملتُ ختم صلاة الصبح للإمام أبي العزائم لما وجدتُ فيه من الفتوحات الإلهية والأنوار الربانية.

جمع فيه الإمام أبو العزائم عله الأذكار النبوية التي تُقال في الصباح، وأدعية أنبياء الله التي استجابَا لهم الله، وعلَّمنا أيضاً كيف نِدعوا بأدعية هؤلاء الأنبياء بطريقة نورانية عِية، والإنسان هنا: ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُدَنَّهُمُ ٱقْتَدِهُ ﴾ (١٠الانعام).

#### ثانياً: قراءة الصلوات

وهذه الصلوات كما وضحنا قبل ذلك وقلنا أن هناك صلواتٌ عددية، وصلواتٌ مددية، وصلواتٌ شهودية أو عينية، وقلنا أن صلوات الإمام أبي العزائم صلواتٌ شهودية، لأنه قالها وهو في حالة الشهود لحضرة الحبيب النورانية هلك.

في البدايات الباب الأول (17)

فتكشف لك عن جمال الذات المحمدية الذي خُصَّت به من رب البرية، وتزيل الغشاوة عن الفؤاد، وتفتح عين البصيرة، وتجعل الإنسان داخلاً في قول الرحمن: ﴿ قُلْ هَدْهِ مِ عَسِيلِي ٓ أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ ۚ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعْنِي ﴾ (١٠٨ يوسف).

ولذلك ونحن في مرحلة السير والسلوك إلى الله كنا نقرأها مرة صباحاً، ومرة مساءاً، ولكن كنا نترنَّم بها، ولا نقرأها قراءة عابرة، ولكن بترثُّم، ويستحضر الإنسان عند تلاوتها الحبيب على حاضرٌ بذاته الشريفة وأنواره البهية.

وأريد أن أنبه تنبيها شديدا إلى أمرين في شأن قراءة الصلوات . .

الأول: وكم قلت هذا مرارا وتكرارا أن مشايخنا تعلَّمونا أنه لو اجتمع الأحباب، وقرأوا الصلوات على النبي على أي نية يستحضرونها في قلوبهم فإن الله عَلَى يُحقق ذلك لهم، وقد جربنا ذلك مراراً وتكراراً، وهذا أمرٌ أكيد ليس فيه شك.

والثانى: لا يعتذر الإنسان عن حضور هذه الصلوات، فلو أن الإنسان قال: أنا متعب اليوم ولن أذهب لأؤدي الواجب الذي عليَّ، فهذه فرصة للنفس لتُثبِّط همة الإنسان، ولذلك كان الصالحون يقولون: ((سيروا إلى الله عُرجاً ومكاسير)) ... يعني لو كنت تعرج برجلك أو كُسرت فلا تكسِّل.

فإذا كنت ذاهباً للمسجد فإياك أن يمنعك شيء عن صلاة الجماعة، إلا إذا كان شيء فوق الطاقة والإحتمال، لكن شيء يُمكن تحمله فلا يمنعك عن الطاعة، لأن العمر قصير، ومطلوب منا تحصيل أجر كبير نجده عند العلى الكبير.

فلو اعتذرت اليوم من هذا، واليوم من هذا، فمتى أُحصِّل؟!!

والعمر يجري، ولا أسرع من الأيام كما نرى!

ولذلك كانوا يقولون: ((المحب لا يعتذر)) يسدُّ باب العُذر على النفس!!

إلا إذا كان عُذراً شرعياً تجيزه الشريعة، أو شيء فوق طاقة الإنسان يجعله لا يتحمَّل الحضور في مثل هذا المكان.

٣ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ٢٣ من جمادي الآخر ٤٤٠هـ ١٩/٢/٢٨ ٢٠١م

#### بركة المداومة

## { أَحَبُّ الأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى أَدْوَمُهَا وَإِنْ قَلَّ } ۚ

سر فلاح الصالحين المداومة، لأن الإنسان قد يمشي على هذا المنهج شهراً، ويرجع مرة ثانية والنفس تُثبطه وتكسله، وقد يمشي عليه سنة، والنفس أيضاً تكسله، وقد يمشي عليه سنين ولكنه طالب للفتح، وليس طالباً لله، فلا يأتيه الفتح، فنفسه تُيئسه فيتوقف عن هذه الأوراد.

لكن أنا لا أعمل للفتح، بل أعمل لله، ولسيدنا رسول الله في فالذي يعبد الله للفتح، فهذه عبادة معلولة، والذي يعبد الله للكشف، فهذه عبادة معلولة، والذي يعبد الله ليحصِل الكرامات، فهذه عبادة معلولة، لله ليحصِل الكرامات، فهذه عبادة معلوله، لكن أعبد الله لذاته: (فاعبدنُه لذاته أفردنُه) اعبد الله لأنه أهلاً للعبادة.

سيدي أبو الحسن الشاذلي وأرضاه يحكي وهو في بدايته، وكان يتعبد في غار في جبل شاذُلة في تونس بالقرب من بلد اسمها شاذُلة، فيقول: قضيت في الغار سبع سنين، وفي يوم من الأيام وجدتُ امرأة من أهل الكشف تمر أمام الغار الذي كنت فيه، وتقول: هو يقول: اليوم سيُفتح عليَّ، غداً سيُفتح عليَّ، فهل تعبد الله للفتح أم لله؟!! وهي بهذا الكلام تريده أن ينتبه، قال: فتيقظتُ إلى ما انتابني وحرمني، لأنه كان يعبد

الباب الأول في البدايات (۱۵)

٤ صحيح مسلم والترمذي عن عائشة 😩

الله من أجل عطاء، وإن كان هذا العطاء غالى وعالى، لكن الذي يعبد الله يعبده لذاته: (فاعبدنه لذاته أفردنه).

لا يخطر في قلبك يوماً أنك تعبد الله لأي أمل، أو لأي أجر، سواءٌ في الدنيا، أوالآخرة، والإمام أبو العزائم رضي الله في فلك: ﴿ إِنَّ مُولَانًا تَنزُّهُ عَنْ عَلَى ﴾ لا يريد أصحاب العلل، ولكن يريد الذين يُفردوه بالقصد، وهؤلاء الذين قال فيهم سيدنا رسول الله على

{ سَبَقَ الْمُفْرِدُونَ، قَالُوا: وَمَا الْمُفْرِدُونَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: الْمُسْتَهْتُرُونَ في ذِكْرِ اللَّهِ، يَضَعُ الذِّكْرُ عَنْهُمْ أَثْقَالَهُمْ فَيَأْتُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ خِفَافًا }

وفي رواية: الْمُفَرِّدُونَ، وفي رواية أخرى: الْمُفْرَدُونَ.

فنحن جميعاً نريد أن يكون لنا نصيبٌ من ميراث الصالحين، وميراث الصالحين هو الذي يقول فيه سيد الأولين والآخرين:

{ إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ، إِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لَمْ يُوَرِّثُوا دِينَارًا وَلَا دِرْهَمًا إِنَّمَا وَرَّثُوا الْعِلْمَ فَمَنْ أَخَذَ بِهِ أَخَذَ بِحَظٍّ وَافِرٍ } ۖ

ميراث الصالحين الذي ورثوه من رسول الله العلم الإلهي، والنور الرباني، والكشف وغيره، ونحن نريد أن يكون لنا نصيبٌ فيه، ومتى يكون لنا نصيبٌ فيه؟ إذا واظبنا على الأوراد طلباً لرضاء الله، وطلباً للتشبه بحبيبه ومصطفاه، وطلباً للسير على منهاج العبد الموصول الذي سيوصلنا إلى حضرة الله.

لا لعلة نفسية، ولا لأغراض دنيوية، وإنما بهذه الكيفية إذا سرنا على هذا المنهاج.

أسأل الله على أن يجعلنا من الذين اجتباهم واصطفاهم، وجعل لهم قسطاً من الأنوار، وغرف لهم فيضاً من العلوم الإلهية والأسرار، ومتَّعهم ظاهراً وباطناً بحضرة النبي المختار، وجعلهم من العالِمين الدالين على حضرته في الدنيا، والشفعاء لدنه يوم القرار، وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلم

٥ جامع الترمذي عن أبي هريرة 🎡

٦ جامع الترمذي وأبي داود عن أبي الدرداء 🚇



**※القدوة<sup>9</sup>** 

ما الشيء الذي إذا التزمتُ به أسير منضبطاً على المنهج القويم والطريق المستقيم، وأصل بفضل الله إلى الرءوف الرحيم سيدنا محد .

هذه نقطة جوهرية وكلنا لا بد لنا أن نلاحظها، الكبير فينا والصغير، والعالم، والذي جعل نفسه شيخاً، أو مريداً، أو سالكاً .. كلنا يجب أن نضع هذه النقطة موضع تقدير عندنا، لأننا لا نلاحظ أنفسنا.

لكن يجب أن تلاحظ أنك أمام الناس قدوة يُقتدى بك، واجعل دائماً ذلك في مُخيِّلتك، وتذكره دائماً؛ الناس تعتقد أنك قدوة، لماذا؟ لأنك تمشي مع الصالحين، ويقولون عنه: أنك تسمع الشيخ فلان، فيريدون أن يروا منك الصورة الطيبة.

مَن هؤلاء الناس؟ كل الناس وأولهم زوجتك وأولادك وبناتك، لا يريدون أن يروا منك إلا الصورة الطيبة التي سمعوها عن رسول الله، وعن الإسلام، وعن الصحابة

٧ المعادي - ۲۰ من شوال ١٤٣٩ هـ ٢٠١٨/٨/٢م

الباب الأول في البدايات (۱۷)

الأجلاء، وعن الصالحين والأولياء، فلو اهتزت هذه الصورة فأنت لم تقز نفسك فقط، ولكن تقز نفسك وتؤذي إخوانك الذين تمشى معهم، ويُقال: كيف يمشى مع هؤلاء الناس ويفعل كذا ويفعل كذا؟!!.

ولذلك من العجب الذي أتعجب له وهو شيء غريب فعلاً، كيف لأناس معنا ويمشون معنا ولهم سنين وأولادهم وبناتهم – بتأييد من زوجاتهم – شاردين ويمشون في طريق المتشددين ويحاربون أباهم الذي رباهم والذي يُنفق عليهم ويحاربون الصالحين؟!! لماذا؟ لأنهم لم يروا القدوة الطيبة التي سمعوا عنها في الصالحين.

فعندما يكون رجل يمشى مع الصالحين، وأراه في البيت مع الأولاد يشتُم: يا ابن كذا وكذا، وشتيمة بأقذع الألفاظ، فبالله عليكم هل هذا الولد يعتقد في يوم من الأيام أن أباه هذا من الصالحين أو مع الصالحين؟!! لا !!

ولكنه سيقول أن المشايخ كلهم مخادعين!.

وعندما يكون هذا الرجل معاملته لزوجته في منتهى الشدة والقسوة، جائز -ومعذرة في العبارة – لو كان فلاح وعنده حمارة سيعطف عليها، ويبحث في أغراضها، ويحضر لها أكلها، ويسقيها، ويغسلها، ويحافظ عليها، وزوجته كلما رآها يضربها أو يشتمها .. ولا تجد منه غير ذلك، فبالله عليكم ماذا تفعل؟!! قد لا تطلب الطلاق، ولكن حالها حال طلاق من هذا الرجل، وهذه هل ستحب الصالحين؟! وهل ستدعو أولادها وبناها للسير مع الصالحين؟! لا، بل ستقول لهم: إياكم أن تمشوا مع أبيكم، أو مع من يمشى معهم، فهذا صفته كذا وكذا وفعل بي كذا وكذا، لماذا؟ لأنه نسى أنه قدوة.

فإن كنتُ في العمل - وهي من المآسى التي تحدث وأنا أتأذى منها - يسألون أين فلان؟ فيقال: غائب وله يومين في مولد السيدة زينب، أو مولد سيدي إبراهيم الدسوقي، لأنه درويش، وهل يغيب الإنسان عن العمل بدون إذن أو أجازة؟!! هذا الدرويش لمن أساء؟ أساء لكل الدراويش، وكلمة درويش يعنى أدار وجهه إلى الله، بعد أن قام بكل ما عليه، لأنه لا يترك ما كُلِّف به، بل يفعل كل ما عليه.

فلا بد للإنسان أن يتذكر دائماً أنه قدوة في كل زمان ومكان، أنا في مكان ما في

البلد، وأذن الأذان، فيجب أن أقول: هيا بنا نصلي، لماذا؟ لأنني قدوة، لكن لا يصح

أن أجلس بعد أن يؤذن الأذان، وأقول لهم: لا يزال الوقت متسعاً نصلي قبل العصر بقليل، أو قبل المغرب، كيف ذلك؟ فأنت قدوة ويجب أن تكون أسبقهم في فرائض الله وأنت قدوة.

الأب توفاه الله، وترك شيئاً من حطام الدنيا الفاني، فعلى الفور أجمع إخوتي وأقول لهم: أهم شيء ألفتنا ومحبتنا ومودتنا لكي نُرضي الله ورسوله، ونقر عين أبونا وهو في مكانه ومقامه عند الله على وهذه التركة كل واحد يختار ما يحب وما يرضيه، ومن يختار الأقل فأنا واثق أن الله سيُغنيه، ومن يطمع يُفنيه، وهي حقيقة نراها في المجتمع.

لكن يقولون: فلان يحضر مع الصالحين ويذكرون الله، ويقول الأخواته البنات: ليس لكُنَّ شيئ، هل تريدون أن أرض فلان الفلاني تذهب لفلان وعلان؟، وهم أزواج البنات، ومن تطالب بحقها لا تأتينا هنا ولا نذهب عندها، فمثل هذا سيكون سُبة في جبين الصالحين، ولن يكون ذلك لنفسه، ولكن سيكون سُبة لكل الصالحين الذين مشي معهم هنا أو هنا.

لكن مَن يمشي مع الصالحين تكون كلمته موثقة من رب العالمين وليس من الشهر العقاري، فيقولون: إذا قال فلان كلمة ينتهي الأمر، لأن كلمته موثقة ولا تنزل الأرض.

لكن أسمع أن فلان قال كذا، فيقولون: إن فلان هذا كذاب، فيقال: إنه يمشى مع الصالحين، فيقولون: لا يغرك ذلك، صحيح هو يمشى مع الصالحين لكنه يكذب على الدوام .. فلو نسى الإنسان في لحظة أنه قدوة سيزلّ أو يضلّ أو يكلّ والعياذ بالله تبارك وتعالى.

#### فكيف تُحفظ على المنهج القويم والطريق المستقيم؟

أن تتذكر دائماً أنك قدوة لأولادك ولزوجتك ولبناتك، ثم لجيرانك ولأحبابك من حولك ... لماذا لا تحضر مجالس الصالحين يا فلان؟ يقول: إن فلان وفلان لا يحضرون، فما شأنك أنت بهم؟!

أنت مسئول عن نفسك، وسيدنا رسول الله على قال لنا:

### { كُلُّ رَجُلِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ عَلَى ثَغْرَةٍ مِنْ ثُغَرِ الْإِسْلَامِ، $^{\wedge}$ اللَّهَ اللَّهَ لَا يُؤْتَى الْإِسْلَامُ مِنْ قِبَلِكَ $^{\wedge}$

وفي بعض الأثر روى:

( فإن تهاون إخوانك فاشدد أنت لئلا يُؤتى الإسلام من قِبَلِك ).

أنا أحضر الأَنفذ أمر الله، وأمر رسول الله، فإذا حضر فلان أو لم يحضر لا شأن لي به، ولا أقتدي به، ولكن نقتدي بأهل الهُدى، وأهل المنهج القويم والصراط المستقيم.

أنا احتجت لمبلغ من المال، فهذا يوسوس لي، وهذا يُزين لي ويقول: اذهب إلى البنك واقترض منه، فأقول: إن القرض من البنك حرام، فيقول: وهل أنت أفضل من الشيخ فلان، فهو يخطب الجمعة واقترض، والشيخ فلان مدرس في الأزهر واقترض، فما شأيي بفلان أو غيره، رب العزة قال في هذا الأمر في كتاب الله: ﴿ فَأَذَنُواْ بِحَرْبِ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (٢٧٩ البقرة) وهل أقدر على حرب الله ورسوله؟! فلماذا أضع نفسي في هذا الأمر؟ فليس لى شأن بغيري، لأن غيري غير منتبه، وألقى بنفسه تحت القطار أو تحت السيارة، فهل أقلده؟!!.

ولكن أمشى كالصالحين والمتقين والمفلحين، حتى يأتي يوم القيامة فينادون عليَّ ويقولون: امشى مع هؤلاء: ﴿ يَوْمَ خَمّْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَينَ وَفَدًّا ﴾ (٨٥مم) فهذا وفدَك، وعند الجنة ينادون: امشي مع هؤلاء الذين اتقوا ربهم: ﴿ وَسِّيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبُّمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا ﴾ (١٧٣انور) يعني جماعة مع بعضهم.

إذا يجب على الإنسان منا أن يزن دائماً نفسه بهذا الميزان، ولا يتركه من قلبه طرفة عينٍ ولا أقل، وهذا يقتضي بأنه يضع أمامه صورة الحبيب الأعظم، كيف أتكلم؟ كما كان يتكلم، كيف أعامل زوجتي؟ كما كان يعامل نساءه، كيف أعمل أولادي؟ كما كان يعامل أولاده، وكذلك جيراني وإخواني، وكيف أمشى؟ وكيف أنام؟ وكيف آكل؟ فأراجع نفسي بالقدوة الأعظم ﷺ.

فإذا مشيتُ على هذا المنهاج فقد مشيتُ على هُداه، وأصبحتُ صورة على

٨ السُنَّة للمروزي

في البدايات الباب الأول  $(\Upsilon \cdot)$ 

قدري من معاني حضرته، وما دمتُ قد أصبحتُ صورة من معاني حضرته، فقد أصبح لي الحق في أن أكون في كشوف ورثته، أي صورة منه، وعلى الفور عندما يأتي إعلام الوراثة الإلهي أكون فيه: ﴿ ثُمَّ أُورَثُنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ (٣٠ناط).

فأجد نفسى موجود في الكشف ويقال لي: هذا نصيبك من العلم النبوي، ونصيبك من النور الإلهي، ونصيبك من السر الرباني، ونصيبك من التجلى الأحدي، فتأخذ أنصبتك على قدرك، وكلما زدتَ في التخلق تزيد في التعلق، وتزيد في التحقق، وتزيد في حقوق الميراث التي تحصل من رسول الله ﷺ بحُسن الاقتداء بحضرته.

فهذا هو الميزان، .... وقد سُقت نماذج بسيطة .... لكن التفصيل واسع ... وهذا هو الباب لوصلة الأحباب.

فإذا نسيت في أي لحظة أنك قدوة، فإنك ستخضع للنفس والأهواء وتقع في السهو والنسيان والخطأ وما أُستكره عليه، لأن هؤلاء سيلعبون بك، وإذا لامتك نفسك سيُئَوّلون لك، وتظل ماشياً على هذا المنوال وأنت تظن أنك في عين القرب!، وأنت في الحقيقة في عين أعيان البُعد والعياذ بالله تبارك وتعالى.

فالميزان الذي نريد أن نزن به أنفسنا - ولا نزن به غيرنا - أن أتذكر دائماً أنني قُدوة، فإذا أذن الأذان وأنا بين أولادي لا أتركهم وأذهب لأصلى وحدي بل أقول لهم: هيا نصلى معاً في المسجد، ولكن باللطف وباللين، وهكذا.

سؤال: ما شأن من ينظر لعيوب غيره ولا يرى عيوب نفسه؟

قيل: (من نظر في عيب نفسه لم ير عيوب غيره) وحضرة الرسول قال ذلك: { طُوبَي لِمَنْ شَغَلَهُ عَيْبُهُ عَنْ عُيُوبِ النَّاسِ } ۗ

وهل انتهيتُ من عيوبي حتى أبحث عن عيوب غيري؟! فكل واحد منَّا يُسلط كاميراته الظاهرة والباطنة التي فيه على نفسه، فينظر في عيوبه ويُصلحها، فإذا انتهيتُ من إصلاح نفسى أبحث عن إصلاح غيري، لكن النفس تشغلنا بأن فلان عيوبه كذا،

في البدايات الباب الأول (۲۱)

٩ مسند البزار ومسند الشهاب عن أنس في

وفلان عيوبه كذا، فانشغلتُ، وهل بحثتُ عن عيوبي؟ لا.

وإذا أهدى إنسان لى هدية، كما قال سيدنا عمر:

#### (( رحم الله امرُءاً أهدى إليَّ عيوب نفسي ))

جعلها هدية!!

فإذا أظهر لي عيوب نفسي فهل أتخذ منه موقفاً وأخاصمه وأقاطعه؟!!

وأقول: كيف يُظهر لي أن في عيوب؟!!

لكن رحم الله امرءاً أهدى إلى عيوب نفسي،...!!! فالمؤمن دائماً مشغول ا بعيوب نفسه.

ولذلك حتى الصالحون كانوا كذلك، فالإمام البوصيري الله وأرضاه، الذي كان يرى سيدنا رسول الله في المنام، والذي مسح عليه عندما أُصيب بالشلل فشُفى في الحال، وقال قصيدة البُردة التي لها الشهرة العظيمة ...

وهذه الشهرة تكون علامة رضا الله.

الإمام الشعراني في وأرضاه عندما سُئل:

المذاهب الفقهية أكثر من ثلاثين، فلماذا اشتهر هؤلاء الأربعة؟

فقال: لصدق أصحابها وتقواهم ورضا الله تبارك وتعالى عنهم، أيدهم وشهرهم.

الصلوات على النبي كثيرة جداً .. فلماذا (دلائل الخيرات) للجازولي هي التي اشتهرت؟ قال أيضاً: لصدق صاحبها!!

لأنه صدق مع الله، مع أنها صلوات عادية، ولكنها رُزقت حب الناس، والحب رزقٌ من الله، فسيدنا رسول الله عندما تكلم عن السيدة خديجة في قال:

{ إِنِّي قَدْ رُزِقْتُ حُبَّهَا } ` `

في البدايات الباب الأول **( Y Y )** 

١٠ صحيح مسلم وابن حبان عن عائشة هي

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

فلكي أكون من هؤلاء الأقوام لا بد أن أشتغل بنفسي، والإمام البوصيري بعد أن قال هذه البُردة كلها قال:

#### أمرتك الخير لكن ما ائتمرت به وما استقمت فما قولى لك استقم

هذا هو كلام الصالحين ..

وهو دليل الصلاح والتُقى:

يحاهد نفسه!

#### ومن يرى نفسه لن ينل أُنسه.

لكن لا بد للإنسان أن يجاهد نفسه، كيف؟ يُسلِّط عينه على عيوب نفسه، وعلى حسنات إخوانه، وليس لي شأنٌ بعيوبَهم، وأُلقي وراء ظهري حسناتي حتى لا أراها فاغترُ وكذلك عيوب إخواني، فا أنشغل بالبحث عن هذه العيوب، فهذه العيوب إذا كانت ذنوب فأمرها موكل إلى حضرة علام الغيوب.

وكان كثيرٌ من الصالحين نراهم ونسمعهم يعملون أعمالاً ظاهرها غير مقبولة، وهي عند الله أقرب الأعمال إلى حضرة الرسول، ولكن الناس مشغولين عنها، يقول فيها الإمام أبو العزائم عليه:

#### لي نوايا صرفتها في الشرور غير أني أوَّلُتها بالنور

سافر شيخٌ من المشايخ إلى ليبيا في شهر رمضان واستقبله آلاف مؤلفة، فلما رأى كل هؤلاء الناس مجتمعين حوله فرحت نفسه، فأحب أن يؤدب نفسه، فقال لأحدهم أريد أن أشرب، والمسافر له أن يُفطر، لكن الآخرين لا يعرفون هذا الكلام، ويريدون شيخاً كما يريدون.

ولذلك كثيرٌ من الأحباب يجعل الواحد منهم الشيخ فوق مرتبة البشرية، فالشيخ عندهم يعني لا يأكل ولا يشرب ولا ينام ولا أي شيء، لماذا يا بني؟! وأين البشرية؟! فيطلبك بالتليفون الساعة الثانية أو الثالثة صباحاً، لماذا؟ يقول: لأنه شيخ لا يأكل ولا يشرب ولا ينام، فهذا فكر غريب وأحوال عجيبة.

فشرب الشيخ الماء، فانفضَّ الجمع من حوله، لأنهم لا يرون إلا الظاهر، فهل أحدٌ منهم قال: إن الشيخ على سفر؟ لا، لأنهم غير موفقين في هذه الناحية.

فمثل هذه الأمور يلجأ إليها الصالحون وخاصة الذين يسمونهم الملامتية، الذين يلومون أنفسهم، وهم أكبر الدرجات عند رفيع الدرجات بعد سيد السادات على ومن يلوم نفسه يعني يفتش على نفسه، وهذا مشغول عن البحث في عيوب غيره.

فلو سألنى أحدكم عن فلان ماذا كان يلبس؟ أقول له: لا أعرف، فلا أنتبه لمثل هذه الأمور التي لا تشغلني، فيقول لي بعضهم: الجلباب الذي كنت تلبسه اليوم كان شكله كذا، فأقول له: لماذا تشغل نفسك بمثل هذا الجلباب؟ فهل أنت مشغول بالجلباب أم بصاحب الجلباب؟! شيئ غريب.

فشُغل الصالح بنفسه، يلوم نفسه لكي يخرج من لبسه وينال أنسه، ويكون من كُمَّل المقربين، ولذلك يقولون: الأخ الذي تجده دائماً يذكر عيوب الآخرين، اعلم علم اليقين أنه ساقط من نظر رب العالمين، ولذلك تجده يخوض في هذا، ويخوض في هذا، فماذا بقى لك؟! لو كان معه حسنات ليل نهار فالشيكات التي ستتحول للآخرين لن تكفيهم، وليس عندنا وقت لهذا الكلام.

ومثلها تماماً أن الإمام أبو العزائم راضاه قال:

(( من أكثر من الحديث عن نفسه، فاعلم أن ذلك من نقص في عبوديته، وأنه لن تكمل مرتبته عند الله ﷺ إلا إذا نسى نفسه وأخذ يتحدث عن ربه وعن حبيبه 🕮 )).

فأي واحد فينا عنده شيء من العلم هل يدعو الناس لنفسه؟! فماذا معى لأعطيه لهم؟! وماذا أفعل لهم؟! لكن أنا أدعوهم إلى طريق النبي، وحضرة النبي يدعوهم لله رب العالمين ... وما الذي ضيَّع المسلمين؟

أن كل واحد يريد أن يدعو الناس لنفسه هو، وماذا يفعلون بك؟! لكن أنت وأنا لو اتفقنا على هذا المنهاج ودعونا الخلق إلى رسول الله، فهل تحدث فُرقة أو مشاكل أو فتن أو ما شابه ذلك؟ أبداً. لكن كل واحد منهم يريد أن يقف الناس عنده هو!!

ويغضب من الواحد منهم عندما يتركه ويذهب لآخر أو ثالث، مع أن المهم أنه ذاهب لرسول الله ولشرع الله، فطالما أنه ذاهب لرسول الله فيا هناه.

ونحن كلنا هل سندخل الجنة من باب واحد؟

لا، سيدنا يعقوب قال لأولاده:

﴿ وَقَالَ يَسَنِيَّ لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَالِ وَاحِدٍ وَآدْخُلُواْ مِنْ أَبْوَالِ مُّتَفَرَّقَةٍ ﴾ (١٧يوسف) لأن نفوسنا متباينة ..

فكل واحد يدخل من باب!!!

أنت تريد أن يدخل الناس كلهم من باب واحد، ولا يجوز ذلك!

فأنت ترى أن بابك هو باب الأبواب ... فهذا لك، ولا تُجبر عليه غيرك، ولا تلوم على عدم السير فيه غيرك ..

لكن أنت مشيت فيه، فاترك الآخر يمشى من الباب الذي يستريح فيه ..

وهذا حال الصالحين.

المهم أن الإنسان ينشغل بعيوب نفسه.

وأول شيء كما قلت في البداية:

أن يرى نفسه أنه قدوة ..

وهل هو الآن قدوة كما ينبغي أم يحتاج أن يُكمَّل؟؟

وذلك قبل أن يجعل نفسه شيخاً!!!، حتى إذا اقتدى به أحدٌ يقتدي به كما ينبغي!، وبمذا يمشى الإنسان على المنهج القويم إلى الرءوف الرحيم على.

وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا لحُمَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم.



#### **※ الصدق ( ※**

ما العلامة التي أعرف بها أن هذا الرجل يمشي بصدق في طريق الصالحين؟

العلامات البدائية ذكرها الله في الآيات القرآنية، وفي الحقيقة هذه هي التي أطبقها، فليس لي علاقة بالمظاهر ولا بالظاهر، وأول هذه العلامات: ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِالطِّهِ وَصَدَّقَ بِهِ ۚ أُولَتِيكَ هُمُ ٱلۡمُتَّقُونَ ﴾ (١٣٣الزمر).

كيف يكون إنسان مُنتسباً إلى الصالحين، أو يمشي في طريق الله ﷺ ويسمح لنفسه بالكذب؟!! وليس في الدين كذب في المزاح، قال ﷺ:

{ إِنِّي لأَمْزَحُ وَلا أَقُولُ إِلا حَقًّا } ٢٢

١١ المعادي - ٢١ من شوال ١٤٣٩ هـ ١٠١٨/٧/٥

١٢ معجم الطبراني عن ابن عمررضي الله عنهما

وقال ﷺ: { أَنَا زَعِيمٌ بِبَيْتٍ فِي رَبَضِ الْجَنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الْمِرَاءَ وَإِنْ كَانَ مُحِقًّا، وَبِبَيْتٍ فِي وَسَطِ الْجَنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الْكَذِبَ وَإِنْ كَانَ مَازِحًا }

يعنى أنا ضمينٌ ببيت في أدبى الجنة لمن ترك الجدال ولو كان مُحقاً، وببيت في وسط الجنة لمن ترك الكذب ولو كان مازحاً.

فليس هناك شيء اسمه كذب في مزاح، حتى ولو مع أطفاله وليس أطفال غيره!! فعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَامِرٍ، أَنَّهُ قَالَ: { دَعَتْنِي أُمِّي يَوْمًا وَرَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَاعِدٌ في بَيْتِنَا، فَقَالَتْ: هَا تَعَالَ أُعْطِيكَ، فَقَالَ لَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: وَمَا أَرَدْتِ أَنْ تُعْطِيهِ، قَالَتْ: أُعْطِيهِ تَمْرًا، فَقَالَ لَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَمَا إِنَّكِ لَوْ لَمْ تُعْطِهِ شَيْئًا كُتبَتْ عَلَيْك كَذِبَةٌ } \* `

إذاً أول صفة يُوطِّن المريد نفسه عليها الصدق، لأنه يريد أن يمشى مع الذين أشار الله إليهم في قوله: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّبدِقِينَ ﴾ (١١١٩ التوبة) .. فلا بد أن يكون مثلهم؛ أن يكون من الصادقين لكي يمشي مع الصادقين.

لكن إذا نفسه ضحكت عليه، وأباح لنفسه الكذب ولو مزاحاً، ويظن أنه بهذا ليس عليه شيء، فهذا قد خرج من الدائرة وليس له علاقة بطريق الصالحين مطلقاً.

فالصالحون يقول فيهم الله: ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْهِ ﴾ (٣٣ الأحزاب) فأول شيء يأخذه المريد على نفسه الصدق، وكان السادة الصالحين - ولا يزالوا إلى وقتنا هذا – لو جرَّبوا على المريد ولو كذبة واحدة يقولون له: اعتزلنا حتى تُصلح من نفسك أولاً ثم تأتينا بعد ذلك، لماذا؟ لأنه لا يضيع الثقة بين الناس إلا الكذب، إذا لم أثق في أقوال أخى الذي معى في طريق الله، فمن الذي أثق فيه؟!! فأنا آخذ كلمته كلمة ثقة مطلقة، ولذلك لا ينبغى للمؤمن أن يتهاون في ذلك أبداً.

وأنا ذكرتُ لكم قبل ذلك أن سيدنا الإمام عبد القادر الجيلاني الله وأرضاه قد مات أبوه وهو صغير، وكان له أخ، وحُبِّب إليه العلم، فطلب العلم في بلده حتى حصَّله

١٣ سنن أبي داود والبيهقي عن أبي إمامة ﴿ ﴿

١٤ سنن أبي داود والأحاديث المختارة

من كل العلماء عنده في بلده، فطلب المزيد، فقالوا له: إن كنت تريد المزيد من العلم فاذهب إلى بغداد، وكان من بلدة اسمها جيلان في بلاد فارس الآن، مع أنه كان في الأصل عربي لكن كان أجداده يخرجون في الجيوش ويسكنون هناك.

فاستأذن أُمه، فقالت له: أبوك ترك لك أربعين ديناراً، وترك لأخيك أربعين ديناراً، وطالما أنت تريد طلب العلم فخذ معك الأربعين دينار لتستعين بحم على طلب العلم حتى لا تحتاج إلى أحد، لأنهم كانوا يشترطون لطالب العلم أن يكون عزيزاً، أي عنده العزة: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلَّمُؤْمِنِينَ ﴾ (١٨ المنافقون).

قال لها: كيف أحملهم؟ لأن الأربعين ديناراً كانوا يعتبروا مبلغاً كبيراً في هذا الوقت، وكانت الدنانير ذهباً وليست ورقاً كما في عصرنا هذا، فأمه وضعت له الدنانير في مكان في جلبابه وخاطت عليهم بقطعة قماش، لأنهم كانوا يمشون مسافات طويلة وكانوا يمشون جماعات أي في قافلة، والقافلة كان لها حرس يحرسونهم من قُطاع الطريق، وقُطاع الطريق كانوا كثيرون في هذا الزمان.

وأثناء سيرهم في الطريق خرج عليهم قُطَّاع طريق وأخذوا كل ما مع القافلة، ثم جاءه بعضهم وسألوه: ماذا معك؟ قال لهم: معي أربعين ديناراً، فضحكوا منه ثم أخذوه إلى كبيرهم، وقالوا معنا ولد يقول أن معه أربعين ديناراً، فسأله: ماذا معك؟ قال: معي أربعين ديناراً، فقال: وأين هم؟ قال: هنا في جلبابي، قال له: ولِمَ لَمْ تكذب؟ قال: لأن أمى أخذت على العهد قبل أن أسافر أن لا أكذب أبداً.

فقال الرجل: إذا كان هذا الولد أخذت عليه أُمه العهد أن لا يكذب، فماذا نفعل نحن وقد أخذ الله علينا العهد؟!! أنا سأتوب إلى الله فما رأيكم؟ فقالوا له: كلنا معك، فتابوا على يديه، وهو لم يزل يذهب لطلب العلم، لالتزامه بصفة الصدق.

فقال لهم كبيرهم: ما دمتم قد تبتم إلى الله فردُّوا للقافلة كلها ما أخذتموه منها.

وأكرمت القافلة كلها ... بسبب صدق سيدنا عبد القادر الجيلاني ... الذي كان لم يزل صبياً صغيراً.

فقبل الإسلام لماذا أرسل الله سيدنا رسول الله في الجزيرة العربية بالذات؟ هؤلاء

القوم كان عندهم أخلاق طيبة حسنة من أجلها أكرمهم الله وأرسل لهم حضرة النبي، ومن جملة هذه الأخلاق أنهم كانوا لا يكذبون، مع أنه لم يكن هناك حكومة ولا مباحث ولا شيء من هذا القبيل، ولكنهم تعاهدوا مع أنفسهم أن لا يكون بينهم كذب، والذي يكذب يفضحوه وهذه كافية له، لأنه تسقط كرامته في كل الجزيرة العربية.

حتى أن زعيم الكفار أبو سفيان عندما أرسل سيدنا رسول الله رسالة لعظيم الروم هرقل، فقال لحاشيته: ابحثوا لي عن رجل من بلد هذا النبي، فوجدوا أبو سفيان ومعه جماعة، فقال له: سأسألك عن الرجل الذي ظهر عندكم وإياك أن تكذب، وقال لمن معه: لو كذب ردُّوه.

فأخذ يسأله أسئلة كثيرة عن سيدنا رسول الله، هذا الرجل ممن فيكم؟ قال: من أوسطنا نسباً، ومَن أتباعه؟ هل الفقراء أم الأغنياء؟ قال له: الفقراء، فقال: هل يزيدون أم ينقصون؟ قال: يزيدون ولا ينقصون.

الشاهد أن أبا سفيان بعد هذه المحادثة قال: لولا أني خشيتُ أن ينتشر عني بين العرب أنى كاذب لكذبتُ في ذلك اليوم!!، يعنى لولا أني أخشى أن يفضحوني ويقولون: إن أبا سفيان كذاب، لكذبتُ في وصف هذا الرجل، لأن العداوة كانت شديدة بينه وبين رسول الله، ومع ذلك لم يكذب!!.

فكان العرب مع ما فيهم من مساوئ لاعدَّ لها ولا حدَّ لها، إلا أنهم كانوا يلتزمون بالصدق في الحديث على الدوام، لا يقول الرجل منهم إلا ما يزيد به شرفاً، وما الذي يزيد به شرف؟ الصدق، وأن لا يعرف الناس عنه أنه كذاب.

سيدنا رسول الله على قبل الرسالة كان اسمه الصادق الأمين، وأنت تريد أن ترث شيئاً من بضاعة الصادق، فهل يصح أن يرث كاذب في بضاعة الصادق؟!!

لا يجوز ذلك.

أنت تريد أن ترث شيئاً من ميراثه النوراني أو الروحاني أو الرباني، فأول شيء تعاهد نفسك عليه هو الصدق، ولذلك قال الله:

﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۚ أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾ (٣٣ الوَمَ).

فلا بد للإنسان أن يعرف أن المريد الذي يمشى على العهد والنهج يمشى بالصدق، لكن إذا كذب ولو مرة فكيف أأمن غدره؟! أو كيف أطمئن إلى أقواله؟! أو كيف أثق في أفعاله؟! فقد انتهت الثقة، لأن الثقة التي بيننا وبين بعضنا هي الصدق، هذا هو الأساس الأول الذي عليه المعوَّل، والذي يقول فيه الإمام أبو العزائم عليه:

#### الصدق نوريقين كشف حقيقتى به تنجلي الأسرار حال الشهادةِ

فبماذا تنجلي الأسرار؟ بالصدق، وهذه هي الوصية البسيطة التي نحتاج أن نقف عندها أولاً لكي تُقبل أوراقنا في المدرسة، وهي شهادة حُسن السير والسلوك، بالصدق.

لأن الإنسان قد يقوم الليل، ويصوم النهار، ويداوم على الأذكار، ولكنه لا يصدق في القول فماذا نصنع به؟ فهذا لا يقبل الله منه صرفاً ولا عدلاً، لأنه كذاب، ومقام الصديقية الأعظم هو الصدق:

{ عَلَيْكُمْ بِالصِّدْقِ، فَإِنَّ الصِّدْقَ يَهْدِي إِلَى الْبِرِّ، وَإِنَّ الْبِرَّ يَهْدِي إِلَى الْجَنَّةِ، وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الصِّدْقَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ صِدِّيقًا، وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ، فَإِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِي إِلَى الْفُجُورِ، وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ، وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَكْذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ كَذَّابًا } ^ ^ `

ولذلك أنا أعجب عندما يدَّعي أحدهم الحب، ويدَّعي أنه من أهل القرب، ويكذب ويظن أنه يضحك علينا أو يخدعنا!!، لكن أفلا تذكر كلام الله: ﴿ مُحَنَّكِ عُونَ ٱللَّهَ وَٱلَّذِينَ ءَامَّنُواْ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ (١القرة)؟!!

حتى ولو وقعت في ورطة، فالإمام على قال: (( إذا كان الكذب يُنجي، فالصدق أنجى )) فربما الكذب يُنجيك من موقف، ... لكن الصدق يُنجيك من كل متاعب الدنيا ومصائبها، ويجعلك مع الأبرار في الدنيا وفي مقعد صدقِ عند مليك مقتدر في الدار الآخرة.

فهذا الذي نريد أن نعاهد أنفسنا عليه أولاً، ويكون عليه المعوَّل، فنحن لا نحتاج

٥ ١ البخاري ومسلم عن عبد الله بن مسعود رهي الله عن مسعود

أن نعمل كتائب، ولن نحارب أحداً، ولكن نحتاج إلى تربية رجال، والرجل منهم بألف، نربيهم على الأوصاف الإلهية، والأخلاق الحمدية التي كان عليها خير البرية، وأصحابه الكرام من المهاجرين والأنصار.

#### التطهر من أوصاف النفاق

وهذا ما يحتاجه الناس في هذا الزمان، وخاصة بعد اندثار الأخلاق الإسلامية، وازدياد أخلاق النفاق والمنافقين، والتي أصبحت في كل وادٍ وحين، مع أن الحبيب ﷺ بيَّن ووضح بأجلى بيان فيقول:

{ ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ فَهُوَ مُنَافِقٌ، وَإِنْ صَامَ وَصَلَّى وَزَعَمَ أَنَّهُ مُسْلِمٌ، مَنْ إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ، وَإِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ } ۖ ۗ ۗ

وفي رواية أخرى:

{ أَرْبَعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا، وَمَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنَ النِّفَاقِ حَتَّى يَدَعَهَا، إِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ، وَإِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ، وَإِذَا خَاصَمَ فَجَرَ }

فالذي يدخل مع الصادقين لا بد في البداية أن يُطهر نفسه من أوصاف المنافقين تطهيراً كلياً، فهل يجوز أن يكون فيه أوصاف المنافقين ويصحب الصالحين؟!! كيف يصحب الصالحين، وهو إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا خاصم فجر، وإذا عاهد غدر، وإذا اؤتمن خان؟!! لا يجوز ذلك أبداً.

لا بد له من البداية أن يمحو هذه الأوصاف، حتى يتجمَّل بالأوصاف الإلهية، ويسموها عندنا في علم الصفاء والأصفياء (التخلِّي للتحلِّي) لكي أُحلى هذا الحائط وأُزينه، لابد أن أمحو الأُشياء السيئة من عليه أولاً، لأنه لا يصح أن أضع الأشياء الحسنة على الأشياء السيئة، وكذلك نفس الأمر، أو إذا كنت ألبس قميص غير نظيف، وأنا أريد أن أكون كما قال حضرة النبي:

١٦ مسند أحمد وابن حبان عن أبي هريرة 🚇

١٧ البخاري ومسلم عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما

{ أَصْلِحُوا رِحَالَكُمْ وَلِبَاسَكُمْ حَتَّى تَكُونُوا فِي النَّاسِ كَأَنَّكُمْ شَامَةٌ } ^ ^ \

فهل ألبس القميص الحسن على السيع؟!

لا، بل يجب أن أخلع هذا أولاً.

فلا بد للإنسان أن يتخلى عن أوصاف المنافقين، ليتجمَّل ويتحلَّى بأوصاف المؤمنين الصادقين، ويبدأ بعد ذلك فيتخلى عن أوصاف المؤمنين، ويتحلى بأوصاف العارفين الذين هم عباد الرحمن، وهم أعلى في المقام، ثم يتخلى عن أوصاف العارفين ليتحلى بأوصاف الوارثين، ويكون هنا على خُلق سيد الأولين والآخرين ﷺ.

ونضرب مثلاً لنُوضح هذه الإشارة: إذا كان هو من المؤمنين فسيكُف أذاه عن الآخرين، لكن إذا ارتقى سيعمل بقول النبي على:

{ صِلْ مَنْ قَطَعَكَ، وَأَعْطِ مَنْ حَرَمَكَ، وَاعْفُ عَمَّنْ ظَلَمَكَ } أَ

#### جهاد الصادقين

فهل هذه الأوصاف أرقى أم لا؟ أرقى، لأنها أوصاف رسول الله على أراد أن يكون وارثاً للحضرة المحمدية، فلا بد له أن يرتقى لهذه الأخلاق.

كل هذا يحتاج إلى جهادك في أن تمسح وتُجمّل، كأن معك كراس وتريد أن تكب شيئاً حسناً، ولكن الكراس فيه كتابة، فماذا تفعل أولاً؟ تمسح هذه الكتابة، وتنظف الصفحة جيداً، حتى تكتب بخط آخر جيد.

فلا بد من هذا الجهاد، لأن جهاد الصادقين في المحو؛ محو الصفات السلبية، وإثبات الصفات القرآنية، والصفات المحمدية، والأوصاف الإلهية حتى يندرج الإنسان في أهل المعية، ويحظى بنصيب من ميراث خير البرية .. نسأل الله تبارك وتعالى أن يُجملنا جميعاً بذلك، وأن يؤهلنا لذلك، وأن يوفقنا لذلك، وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا الحُد وعلى آله وصحبه وسلّم.

١٨ مسند أحمد وسنن أبي داود عن أبي الدرداء في
 ١٩ مسند أحمد والحاكم في المستدرك عن عقبة بن عامر في



※جهاد اللسان 🌣

دائماً هناك موازين يزن الناس بها من ينتسب إلى الصالحين، فما أهم هذه الموازين التي يزن بها الناس العاديون وغير العاديين المنتسب للصالحين؟

نحن في بلادنا الإسلامية علَّمنا العالم كله الذوق واللطف والأدب في الكلام:

فلو أنك رجعت للسلف الصالح أيام حضرة النبي الله والخلفاء الراشدين تجدهم كأن معهم دكتوراه في الكلام الذي يُرضي الله، ويسر خلق الله، وأظن أنكم تحفظون بعض الأمثلة على ذلك.

وكلهم كانوا على هذه الشاكلة.

٠٠ المقطم - مجمع الفائزين الخيري ٢٣ من شوال ١٤٤٠هـ ٢٠١٩/٦/٢٧م

سيدنا عمر ذهب ليزور جماعة في الليل، فوجد عندهم ناراً شديدة، فوزنها وقال: لو قلت يا أهل النار فستكون بُشرى سيئة، فقال: يا أهل الضوء، فكانوا يزنون الكلام، لماذا؟ بحكم اتباعهم لحضرة المصطفى عليه أفضل الصلاة وأتم السلام.

وهو نفسه ره الذي قال: (( كنا ننتقى أطايب الكلام، كما تنتقون أطايب الطعام )) كما تذهب إلى تاجر الفاكهة فتنتقى الفاكهة من عنده، كذلك كانوا ينتقون الكلام الذي يقولوه حتى يكونوا: ﴿ وَفَلِكِهَةٍ مِّمَّا يَتَخَيَّرُونَ ﴾ (١٠الواقعة) كلامهم فاكهة، الكل يريد أن يسمعه ويستزيد منه.

فكيف يعرف الناس أن هذا قد استفاد من صحبة الصالحين؟ يمشى الإنسان مع الصالحين وكان قبل ذلك يُخرج من لسانه كلاماً سيئاً، فيجرح هذا بكلمة، ويؤلم هذا بكلمة، فإذا وجدوه تهذَّب في الألفاظ، وأصبح محترماً في الكلام، ولا يخرج منه كلمة تسيئ الخاطر، ولا تؤذي القلب، ولا تجرح إنسان، فيقولون: هذا تربية الصالحين.

لماذا؟ قال الله عن الصالحين في القرآن: ﴿ وَهُدُوٓا إِلَى ٱلطَّيّبِ مِرِ.َ ٱلْقَوْلِ ﴾ (١٢٤- إذا اهتدى للقول الطيب فهذا دليل على أنه: ﴿ وَهُدُوٓا إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ (۱۲٤هـ) فيكون قد اهتدى ومشى على الصراط الحميد.

لكن إذا مشى مع الصالحين خمسين سنة أو أكثر أو أقل والحال كما هو لم يتغير، فيكون محسوباً على الصالحين، ولكنه ليس منهم، ولم يستفد منهم شيئاً، لأن من كان منهم يكون كلامه بلسم وشفاء لكل من يسمعه من الأحباء والأحياء.

حتى أنني عندما أرى أحوال بعض ممن حولنا، وأحوال السابقين، أتعجب، كيف كانوا وكيف نحن الآن؟ هل كانوا ملائكة ونحن جن؟!! لا أعرف!، لم يكن أحدهم يكلم الآخر إلا وهو مبتسم، ما هذا؟ سُنَّة عن رسول الله، فكان لا يُرى إلا باسم الوجه، فبكم تشتري هذه البسمة؟! وماذا تكلفك؟! لا شيء، وستكون صدقة.

والكلمة الطيبة أيضاً صدقة، عندما يقول الله لنا: ﴿ فَلَا تَقُل لَّهُمَآ أُفٍّ ﴾ (١٢٣ إرساء) فما بالكم بما يحدث في هذه الأيام؟!! ما يحدث في هذه الأيام كم يساوي؟!! ويقول بعدها: كنت متضايق، أو كنت غضبان، لكن ما ذنبه هو؟! إن كنت غضباناً! صلّ ركعتين لله إلى أن تستقر أحوالك ويستريح بالك، ثم تحدث مع أبيك وزوجتك وعيالك. لكن هؤلاء ما ذنبهم أنك كل يوم تؤذيهم بالضرب؟! والضرب قد يكون بالكلام، ووقع الكلام أشد من وقع السهام، وأشد من وقع الحسام، فكلمة واحدة تجعل المرء لا ينام طوال الليل، ويظل يُفكر فيها، وخاصة إذا خرجت من عزيز، وأعز الأعزاء الابن، فلا يجب أن تخرج منه كلمة، ولا ينفع بعدها الاعتذار.

أيضاً مع الأحباب، فقد كنت أرى الأحباب مع بعضهم ليس كما أسمع الآن، ينادي على أخيه: يا فلان يا فلان، وهل الإسلام علَّمنا هذا؟ إذا كان الرسول بذاته لم يكن ينادي على أحد إلا ويقول له: يا أبا فلان، ومن لم ينجب يقول له: يا أبا يحى، استبشاراً أنه سينجب ولداً ويسميه يحي، والسيدة عائشة كان يقول لها: يا أُم عبد الله، حتى لا يناديها باسمها.

فكنا نسمع الأحباب ينادون على بعضهم: يا سيد فلان، لأن عندنا الأدب الراقى العالى الذي يُظهر جمال نعمة الإسلام، ونعمة الإسلام لن تظهر إلا في التعامل الحسن مع جميع الأنام.

ولا تؤاخذوني في هاتين الكلمتين اللتين سأُقولهما:

فالموضة في هذه الأيام عند بناتنا وأزواجهم أن ينادي عليها باسمها: يا فلانة، وهي تقول له: يا فلان، فلم نرى ذلك مع آبائنا وأمهاتنا، فكان يقول لها: يا أم فلان، وهي تقول له: يا أبو فلان، فنُعظِّم بعضنا، وكان يقول: أنا أعظِّم زوجتي حتى يلتزم غيري بتعظيمها، وهي تقول لي: أنا أعظِّم زوجي حتى يلتزم الكل بتعظيمه، ولِمَ نُعظِّم بعضنا؟ كما أمر الإسلام، وكما فعل سيدنا رسول الله هي، يقول في ابنه:

{ إِنَّ ابْنِي هذا سيِّدٌ، وسَيُصلِحُ اللهُ بِهِ بَينَ فِئَتَين عَظِيمَتَين مِنَ المُسلِمينَ } ۗ `` وهو سيدنا الحسن، كم كان عنده من العمر؟

كان عنده خمس سنوات تقريباً!!..

ودخل عليه الحسن والحسين وهما لا يزالان طفلين صغيرين فقال:

في البدايات الباب الأول (30)

٢١ صحيح البخاري عن أبي بكرة 🍰

# { الحَسَنُ والحُسَيْنُ سَيِّدا شَبَابِ أَهْلِ الجَنَّةِ } ٢٢

وهل الجنة فيها كهول؟! لا، فكل من يدخل الجنة سيكون شباباً، فسيدا شباب أهل الجنة يعني هما سيدا أهل الجنة، وهما لا يزالان صغيران.. كان يلعب معهما، ويجعل نفسه جمل وهما راكبان عليه، فقال سلمان الفارسي عليه:

{ نِعْمَ الْمَطِيَّةُ مَطِيَّتُكُمَا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: وَنِعْمَ الرَّاكِبانِ هُمَا } ٢٣

وكانوا لا يزالون صغار، ولكنهم عودوا ألسنتهم على الكلام العظيم الذي فيه رضا الله، وفيه جبر الخاطر لخلق الله.

الإنسان؛ أي إنسان في أي زمان ومكان يحتاج لكلمة تجبر خاطره، والذي لا يجبر خاطر الإنسان فهو ليس من أهل التُقى والإيمان، لأنه لو أخرج أهل التُقى والإيمان ألفاظاً تقز الكيان، وتجعل الإنسان تظلم الدنيا في وجهه ويريد أن يفر من هذا المكان بسبب هذه الكلمة التي يسمعها.

فمن أين يسمعون الكلام الجميل؟!!، هل من أهل اليابان؟! نحن الذين علمناهم، وهل من أهل أوروبا؟! نحن الذين فتّحناهم، فهل كان عندهم حضارة أو تقدم؟! لا، بل كان عندهم همجية، وأخذوا الصفات الطيبة التي عندنا وسادوا بما، ونحن رجعنا – ويا ليتنا رجعنا إلى الجاهلية – لأن زمن الجاهلية كان فيه أخلاق نقية تقية، ولكننا رجعنا إلى الجاهلية.

فما العلامة السديدة الرشيدة للعبد أنه سلك ومشى في طريق الله؟ أنه لا يُخرج إلا الكلام الذي يُرضى الله، ويسر خلق الله على، فينتقى كلامه ...

ولذلك الحديث الذي يقول فيه على:

{ مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ } ٢٤

سيدنا الإمام الشافعي رضي يقول في هذا الحديث: يكاد يكون ربع الإسلام.

٢٢ جامع الترمذي والحاكم عن أبي سعيد الخدري ﴿

٢٣ كنز العمال للمتقي الهندي، وتجمع الزوائد للهيثمي عن سلمان الفارسي 🙇

٢٤ جامع الترمذي وابن ماجة عن أبي هريرة 🦚.

شيء ليس لي به شأن، فلِمَ أُدخل نفسي فيه؟

لماذا انشغل الناس بالناس؟!

هذه علامة الإفلاس !!!!، يقول: فلان كذا، وفعل كذا، وعنده كذا، لكن ما شأنك بهذا؟! هل أنت المعطى؟!

أنت عبد المعطي، وهو قال: ﴿ يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ إِنَشًا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآءُ ٱلذُّكُورَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ كُورَ ﴿ اللَّهُ الللَّالَةُ الللَّهُ اللَّاللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ ال

لماذا تدخل في أمر لرب العزة تبارك وتعالى؟!!

فأنت بهذا تعترض على أقداره ...

فما يجري في الكون كله قدَّره تبارك وتعالى، فلِمَ تعترض على أقدار الله؟!!:

ألا قل لمن كان لي حاسداً أتدري على من أسأت الأدب أسأت على الله في فعله لأنك لم ترض لي ما كتب

فلِمَ يشغل الإنسان نفسه بالناس؟ أ

نا أشغل نفسى بالله، والمشغول بالله لا ينشغل بسواه.

ولذلك أعجب عندما أجد بعض الأحباب يجلسون مع بعضهم ويتحدثون عن فلان وغيره ...!!!!

لو تحكون عن حضرة النبي فأهلاً وسهلاً، أو تحكون عن الخلفاء الراشدين والصحابة الهاديين المهديين فهذا تمام التمام، أو تحكون عن الصالحين وأحوال الصالحين فهذا عين المرام، لكن يحكون على بعضهم، فلان كذا، وفلان كذا، وفلان كذا، فكيف يكون هؤلاء إخواناً أو أحباباً؟!!

الإخوان يقول فيهم الله:

﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَانًا عَلَىٰ سُرُرٍ مُّتَقَسِلِينَ ﴾ (١٤٧- جر)

الإخوان دائماً يتقابلون على السرور.

ﷺ ﴿ الْبَابِ الأَولِ فَى البدايات (٧٧)

وكنا نقول لبعضنا كما علَّمنا مشايخنا: لقاء الإخوان يُذهب الأحزان، عندما يكون الإنسان عنده مشاكل أو همّ أو غمّ، يقول: أذهب لأخى فلان أزوره وأجلس معه، فيُزاح منه هذا الهم وهذا الغم ويذهب بلا رجعة، لماذا؟ لأنه جلس مع أخ في الله تعالى.

لكن يجلس مع فخ يقول له فلان وعلان، فهذا فخ كبير، وسيضيع العمل الذي عمله، فيا ليتنا نركز في هذا البند، وهو سلامة الإنسان في سلامة اللسان، قال على:

> { لَا يَسْتَقِيمُ إِيمَانُ عَبْدٍ حَتَّى يَسْتَقِيمَ قَلْبُهُ، وَلَا يَسْتَقِيمُ قَلْبُهُ حَتَّى يَسْتَقِيمَ لِسَانُهُ } ۖ

> > ليتنا نركز في الجهاد على جهاد اللسان:

والمرحلة الأولى في الجهاد في القرآن:

﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسِّنًا ﴾ (١٨٣البقرة)

والناس يعني كلهم:

الكافر والمشرك وكل الناس، فكيف يكون مع المؤمنين؟!

كما قلنا:

﴿ وَهُدُوٓا إِلَى ٱلطَّيِّبِ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَهُدُوٓا إِلَىٰ صِرَّطِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ (١٢٤-٥)

يختاروا الكلام الطيب الذي يروق البال، والذي يسر الخاطر.

فكيف يكون مع المتقين؟

﴿ يُؤْتِي ٱلْحِكْمَةَ مَن يَشَآءُ ۚ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ (٢٦٩ البقرة).

نسأل الله على أن يجعل نطقنا ذكراً، وصمتنا فكراً، ونظرنا عبراً.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

٧٥ مسند الإمام أحمد عن أنس 🏂



# ※ كتمان الأسرار ٢٦ ※

أريد أن أتناول خُلقاً واحداً نستفيده من الهجرة المباركة، وهو الدرس الأول في روضة الحبين الذي كان يعلِّمه لهم سيد الأولين والآخرين.

فكيف يفتح لهم الباب؟ علَّمهم سيدنا رسول الله طرقة مخصوصة على الباب، فمن ينقر هذه النقرة يعرفون أنه منهم فيفتحون له الباب، وإذا نقر نقرة غير المتفق

٢٦ المعادي – ٢٧ من ذي الحجة ١٤٣٩ هـ ٢٠١٨/٩/٧م

الباب الأول في البدايات (٣٩)

عليها كانوا يختبأون، ويخرج صاحب البيت الأرقم لينظر ماذا يُريد الطارق ..

وكان هذا أول أمر في دعوة الله ورسوله وهو كتمان هذا السر.

مكثوا على هذا الوضع ثلاث سنوات، ولم يكشف أحدهم هذا الأمر لأحد أبداً، فانظروا للأدب المحمدي في الروضة الأولى للمسلمين!، ومشوا على هذا المنوال حتى في تعليم أولادهم بعد هجرتهم إلى مدينة النبي الأمين.

جاء الأمين جبريل للنبي وأمره أن لا يبيت هذه الليلة في فراشه، وأخبره أن يخرج إلى المدينة، لأن الله أذن له بالهجرة إليها، وكان النبي من البداية يسشعر بقلبه الهجرة، وقال لإخوانه:

# { إِنَّ اللَّهَ ﷺ قَدْ جَعَلَ لَكُمْ إِخْوَانًا، وَدَارًا تَأْمَنُونَ فِيهَا } ٢٧

أى أن الله قد جعل الله لهم مخرج صدقِ وأمان إلى المدينة ...

فاستأذنه سيدنا أبو بكر في الهجرة، فقال له:

# { لا تَعْجَلْ، لَعَلَّ اللَّهَ أَنْ يَجْعَلَ لَكَ صَاحبًا } ^^^

ففهم سيدنا أبو بكر أن حضرة النبي اصطفاه واختاره لصُحبته ففرح، وكتم ذلك في نفسه ولم يُعرف أحداً بذلك.

وسيدنا رسول الله عندما كان يذهب إلى أبي بكر كان يذهب له في الأوقات المتعارف عليها، في الليل، أو قريب من المغرب، ولم يكن متعارف أن أحداً من أهل مكة يمشى في الفترة بين الظُّهر والعصر لشدة حرارة الشمس هناك.

ففوجئ سيدنا أبو بكر بحضرة النبي يأتيه في هذا الوقت في القيظ الشديد وطرق الباب، فقال: لا بد أن هناك أمرٌ مهمٌ، وكانت قلوبهم كالرادار، ولكن الرادار الذي يلتقط الأنوار وهو الرادار القلبي الرباني.

ودخل سيدنا رسول الله، وكانوا يحبون سيدنا رسول الله أكثر من أنفسهم،

۲۷ تاریخ الطبري عن عبادة بن الصامت 懲

٢٨ تاريخ الطبري عن عبادة بن الصامت في

فجاءت زوجة سيدنا أبو بكر، وجاءت السيدة عائشة والسيدة أسماء ليسلموا عليه، وفرحوا بحضرة النبي، وجلسوا حوله ولا يريدون تركه، فطلب منه النبي أن يخلى المكان، فقال له: لا تخش يا رسول الله، فهذه زوجتي وبناتي وأنا أدبتهم وعلمتهم كتمان السر، فقُل ما تشاء ولن يخرج شيء من مجلسنا هذا.

فأنا أريد أن أعرفكم كيف كانوا يُعلِّمون أولادهم، لتعرفوا أننا عجزنا عن تربية أولادنا، فلعلنا نتدارك هذا الأمر ونبدأ مرةً ثانية في تعليم أولادنا كتمان الأسرار.

فقال له:

# { قَدْ أَذِنَ لِي فِي الْخُرُوجِ، قَالَ: الصُّحْبَةَ يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: الصُّحْبَةَ } ٢٩

ووضعا الخُطة، فالسيدة عائشة والسيدة أسماء ومعهما ابن سيدنا أبو بكر عبد الله، كانوا يعلمون أن حضرة النبي وسيدنا أبو بكر خرجا من مكة إلى غار ثور، فكانوا كل يوم يجهزون الطعام، وتحمله أسماء، ويمشى معها أخوها عبد الله، وخلفهم راعى غنمهم ليمحوا آثار أقدامهم بأرجل الغنم، وظلوا كذلك لمدة ثلاثة أيام، ولم يشعر بذلك أحدٌ من أهل مكة، ولا حتى أحد من الأقارب.

والد سيدنا أبو بكر كان لا يزال غير مسلم، وكان كفيفاً، فلما سمع أن الرسول ﷺ قد هاجر، سأل: أين أبو بكر؟ فقالوا له: لا نعرف، فعرف أنه هاجر معه، ثم قال: · أظن أنه قد فجعكم في أمواله وأخذها كلها معه، والمال كان عبارة عن قطع من الذهب، وكان عندهم طاقة في الحائط يضعون فيها أموالهم، وكان سيدنا أبو بكر قد أخذ كل ما عنده من ذهب ولم يترك في خزينته أي شيء منه، فالسيدة أسماء أحضرت بعض الحجارة ووضعت عليها شيء من القماش في صُرة، وقالت لجدها: يا أبت إنه ترك لنا الخير كله، وهات يدك، ووضعتها على الحجارة، فظن أنها قطعاً من الذهب، فقال: إن كان قد ترك لكم هذا فقد ترك لكم خيراً كثيراً، وهي حجارة!

فانظروا إلى ذكاء وفطانة أبناء الصديقين.

من أين لهم بذلك؟ من التربية التي تربوا عليها، فهل قالت له: إن أبي هاجر

٢٩ صحيح البخاري وابن خزيمة عن عائشة رهي

وخرج مع حضرة النبي؟ لا، ومشوا كلهم على هذه الصفة الكريمة وهي كتمان السر.

سيدنا رسول الله هي هاجر إلى المدينة، والسيدة أم سليم - وهي سيدة من الصالحات - كان حضرة النبي يُعبها، ... ومن حبه لها ... كان يذهب ليقيل عندها في وقت الظهيرة.

جاءها رجل ليخطبها وهو أبو طلحة:

وكان فارساً من فُرسان المدينة ومن أغنى الأغنياء، لكنه كان على الكفر، فقالت له: مثلك تتمنى كل امرأة أن تتزوجه وأنا أُريد أن أتزوجك ولا أُريد منك شيئاً إلا أن تنطق بالشهادتين، وهذا مهري، فقال لها: أنظر، فذهب ثم عاد وقال لها: أنا موافق، فنطق بالشهادتين وتزوج بدون مهر ولا شيء من ذلك.

وكانت متزوجة قبله وأنجبت أنس، وقبل أن تُنجب أنس كان قد أبطأ عليها الحمل، فنذرت لله إن ولدت ولداً أن تجعله خادماً للكعبة، ولم يكن قد ظهر الرسول فقا وقتها، وعند هجرة الرسول إلى المدينة كان أنس قد بلغ عشر سنوات، فجاءت به إلى رسول الله وقالت: يا رسول كنتُ نذرت لله إن وهبني أنساً أن أجعله خادماً للبيت الحرام، واليوم أجعله خادماً لك.

وكان عند أنس عشر سنين ولا يزال صبياً، فكانت تمشي ذات يوم فوجدت أنس، فسألته: أين أنت ذاهب؟ فقال لها: حضرة النبي كلفني بعمل شيء، فقالت له: وما هو؟ قال لها: لا ينبغي أن أُذيع سر حضرة النبي!!، هؤلاء الصبيان غلبوا الرجال في زماننا كهذا الصبي؟!! يوجد ولكن نادراً، فلم تعاتبه ولم تؤنبه ولكنها احتضنته وقبّلته وقالت له: هكذا فكن.

لكن كثير من الأمهات الآن يقول لها زوجها: أنا أُريد زيارة فلان، تقول له: خذ معك هذه البنت أو هذا الولد، ولها مقصد، وبعد أن يعود تسأله: ماذا صنعوا معكم؟ وماذا أطعموكم؟ وكيف قابلوكم؟

وهذا ليس من الدين، .... لكننا نريد أن نعلمهم أن يكونوا أكابر، ... وكيف يكونوا أكابر؟ بكتمان الأسرار.

السيدة فاطمة هي وأرضاها عندما كان هي في النزع الأخير همس في أذنها فبكت،

ثم همس في أُذها فضحكت، فالسيدة عائشة قالت لها: لِمَ بكيت ولمَ ضحكت؟ قالت: ماكنتُ لأُفشى سر رسول الله على.

وبعد انتقال النبي إلى الرفيق الأعلى بزمن قالت لها: النبي انتقل فلماذا بكيت؟ ولماذا ضحكت؟ قالت لها: أخبرني بأنه سيلحق بالرفيق الأعلى فبكيت، ثم أخبرني بأنني أول أهله لحوقاً به فضحكت.

### المريد الكتوم للسر

فالكل كان حريصاً على كتمان السر ..

لذلك الورثة للنبي الكريم من الصالحين والعارفين، أول خُلُق يريدونه من المريدين هو كتمان السر، فالمريد الغُربال لا يصلح معهم، والغربال هو الذي لا يمنع نزول الماء منه، والإمام أبو العزائم يقول:

> (( نحن قومٌ نكتم أسرارنا عن الطالب .. حتى لا تكون له شهوةٌ إلا في الحق )).

وليست هذه الأسرار التي تُذاع، ولكن الأسرار التي تُبَّث، فهناك علوم تُذاع وتشاع، وهناك علومٌ تُبث، ومنه:

﴿ إِنَّمَآ أَشُّكُواْ بَثِّي وَحُزِّنِّ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ (٨٦يوسف)

أمـن القلـوب إلى القلـوب شرابي ومن الفؤاد إلى الفؤاد خطابي

بثّ مباشر من القلب إلى القلب في غيبة الأجساد وغيرها.

فطالما المريدكان غربالاً!!!

وما يسمعه يُذيعه ويُشيعه لمن يستحق ومن لا يستحق ...

فإنه سيثير المشاكل، هو إذا أسمعه لمن يستحق فلا مانع، لكنه ليس معه الكشاف الذي يبين له من الذي يستحق، ومن الذي لا يستحق، فإذا سمعه المعترض سيصنع

في البدايات الباب الأول (27)

مشكلة لأنه سيبيح الأسرار لمن ليس من أهلها، وسيدنا عيسى عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام كان يقول:

## (( لا تعلقوا الجواهر في أعناق الخنازير، والحكمة خيرٌ من الجواهر، والذي لا يقبل الحكمة شرٌّ من الخنزبر )).

فالحكمة أغلى من جواهر الدنيا كلها، لأنها قد تفُّك لك المغاليق فتجد نفسك غريقاً في بحر التحقيق، وتتوالى عليك الأنوار والمشاهدات في لحظة أو أقل.

والإمام أبو العزائم ره وأرضاه ذكر أن الصالحين يصنعون إمتحاناً صغير للمريدين ليعلموا المؤهَّل من الغير المؤهَّل، كيف؟ قال: قد يُبيح لك المرشد بعضاً من أسراره الخاصة ليختبرك، فإن أذعتها فلست أهلاً لحمل غيرها.

لن تصلح بعد ذلك ولو حضرت معهم عشرين سنة أو خمسين سنة، فلن تنال شيئاً نَمائياً من الأسرار الخاصة التي خصَّ الله بما عباده الصالحين، لماذا؟ لأنك غير قادر أن تكون من الأُمناء، ومن هو الأمين؟ الذي يحفظ أسرار الله، وأسرار رسول الله، وأسرار الصالحين من عباد الله، وأسرار خلق الله أجمعين.

نفرض أن أخاً من إخوانك - وهذا وارد - عندما يحدث لأحدنا أي مشكلة، وتؤثر فيه نفسياً فإنه يحتاج لأن يُفضفض لشخص آخر ليستريح، وكأنه قد ألقى الحمل الذي عليه، فإذا فضفض إليك أخ بشيء، فهل تُذيع؟! لا، ولكن كما يقولون:

### (( صدور الأحرار قبور الأسرار ))

صدري هذا قبر، والسر الذي يدخل فيه لا يُذاع ولا يُشاع، ولا حتى لزوجتى لأنها قد تُذيعه لغيرها، لكن لا يخرج لأحد أبداً كأسرار المهنة.

وهذه الأحوال التي يركِّز عليها الصالحون في البداية:

والتي نحن نريد مع بداية العام الهجري أن نراجع أنفسنا فيها، وننظر ماذا بلغنا في حفظ الأسوار وكتمان الأخبار، لكى نستحق عطاءات الأخيار، ومواهب الأبرار، فإذا وجدتُ أنه لا يزال فيَّ شيئاً فأهجره.

في البدايات الباب الأول (٤٤)

إذاً هجرتنا التي نريدها الآن شيئاً واحداً:

هو هجرة الإذاعة والإشاعة لما أستمع إليه:

من أقاويل، ومن أخِبار، ومن أسرار، ولا أُذيع شيئاً أسمعه مهما كانت الظروف تجبرين عليه، من أجل: ﴿ وَأُونُواْ بِٱلْعَهْدِ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَشُّولًا ﴾ (١٣٤ الإسراء).

إذا اجتزت هذه العتبة، أصبحت مؤهلاً للروضة المحمدية لأتلقى الحقائق القرآنية، والعلوم الوهبية، والأسرار اللدنية، لأنني أصبحتُ أهلاً لحفظ الأسرار ...

والإمام ابو العزائم عليه يقول في ذلك:

احفظــن سري فــسري لا يُبــاح علمنا فوق العقول مكانة خــصَّنا بالفــضل فيــه ربنــا والفتى المجذوب بالحب له آيةٌ وهـو محمـول العنايـة إن يـبح

من يبئح بالسر بعد العلم طاح كيف لا وهو الضيا الغيب الصراح ذاك سرٌ غامضٌ كيف يُباح إن ذاق خمــر الحــب صـاح بالحقائق ماعلى الفاني جناح

وقال لنا أيضاً في حِكمه على وأرضاه:

أخفوا علومكم صوناً لها عمن

مالوا إلى الحظ من زور وبهتان

لا تُظهر مكنون العلوم التي تسمعها، ولا حقائق الفهوم التي تستوعبها لغيرك، تريد أن تتكلم معه فتكلم معه فيما سمعته في خطبة الجمعة أو في المسجد، لأنه درساً عاماً للكل، لكن تفكُّ شفرة أو رمز!! لا، بل اجعلها لنفسك لكي تنل أُنسك.

والأسرار الخاصة مع بعضكم فهي تحتاج أن يكون الإنسان على قدم أصحاب النبي العدنان، فأنت لا تُبح ولا تُذع أي سرِّ قاله لك أي أخ مهما كانت منزلته، ومهما كانت مكانته، فتكون أميناً في الأرض وأميناً في السماء.

وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

في البدايات الباب الأول (٤0)



# ₩فوائد الصلاة على النبي ﷺ \*

لأن الصلاة على النبي الله في ذاتها بأي كيفية هي سرُّ أي فتح، ولذلك ارجع إلى دوواين الصالحين تجد أن السبب الأعظم في كل فتوحات الصالحين هي الصلاة على

الباب الأول في البدايات (٤٦)

٣٠ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ١٠ من محوم ١٤٤٠هـ ١٨/٩/٢٠ ٢م

<del>%\*\*\*\*\*</del>\*\*\*\*\*\*\*

النبي را إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَتِهِكَتَهُ لَيُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ (٥٦ الأحزاب) ما الذي يحدث لكم بعد ذلك؟ سلِّم، لأنها فتوحات، وفيوضات، وألطافٌ خفية، وحقائق عرفانية لا تتحملها القوى البشرية، ... وإنما تتحملها الأرواح التقية النقية إذا سمت وغابت عن البشرية بالكلية في حضرة الحبيب المصطفى خير البرية 🌉.

وطريق الله لا ينفع فيه التمثيل، والذي يُمثِّل يغُش نفسه، لكنه يحتاج إلى الصدق من البداية، يعنى إنسان يريد أن يجعل نفسه شيخاً، ويُمثِّل على من حوله أنه شيخ، فيُضيّع نفسه، لكن اصدُق يصدق الله تبارك وتعالى معك.

## أنواع الصلوات على رسول الله للله

والصلوات على رسول الله على الواردة عن العارفين والصالحين أنواع، منها: الصلوات العددية:

كالكتاب المشهور (دلائل الخيرات) للشيخ الجزولي رها، وكل الصلوات فيه أعداد، مثل: اللهم صلّ وسلِّم وبارك على سيدنا لحجَّد عدد قطر البحار، وعدد ذرات الرمال، وعداد كذا وكذا، فكلها مبنية على الأعداد.

واشتهرت لصدق صاحبها، والإمام الشعراني يقول في ذلك: المذاهب الفقهية أكثر من ثلاثين، ولكن الذين اشتهروا منهم وعمَّت مذاهبهم ربوع الأرض الأربعة 

لكن المذاهب كثيرة، وسيدنا الإمام الجنيد الله وأرضاه كان مذهبه على مذهب أبي ثور، وهو مذهب من المذاهب الفقهية لأبي سفيان الثوري.

فالشيخ الجزولي ره فتح الله عليه بالصلاة على رسول الله علي، وهو من بلاد المغرب، وقد مات عن ثمانين عاماً، وبعد ثمانين عاماً من موته أرادوا نقله من موضعه إلى موضع آخر فوجدوه كهيئته يوم مات لم يتغير منه شيء!!.

وبداية قصته أنه كان يشعر بالعطش، وذهب إلى بئر ليشرب منها فوجد الماء في

القعر، ولم يستطع أن يصل إليه، وإذا بصَبِّية في قصر مطل على هذه البئر تنظر إلى البئر فيرتفع الماء حتى يصل إلى فمها وتشرب!، فدُهش وقال لها: كيف وصلت إلى هذا المقام؟ فقالت: بالصلاة على النبي عليه أفضل الصلاة وأتم السلام.

فاشتغل بالصلاة على رسول الله هي، وألَّف كتابه دلائل الخيرات، أي الدلائل التي تدل على الخيرات، واسمها الصلوات العددية.

الإمام أبو العزائم سمَّى كتابه في الصلاة على رسول الله (نيل الخيرات) ووضع به أربع فتوحات فقط للصلاة على رسول الله، ولكنه ترك أكثر من خمسمائة فتح، والمطبوع منهم حوالي ثمانون فتحاً في الصلاة على رسول الله ﷺ.

النوع الثاني من الصلاة على رسول الله نسميها:

#### الصلاة المددية:

يعني تأتيه الصلاة مدد من رسول الله على قدره يغترف من بحره على الله على قدره يغترف من بحره الله

فمنهم من يمده حضرة النبي بصلاة واحدة في عُمره كله، ويسعد بما ويلقنها للمريدين، ومنهم من يمده حضرة النبي بأكثر من صلاة، ورأينا رجالاً يمدهم الله في كل أنفاسهم بعدد لا يعد ولا يحد بصلوات على سيدنا رسول الله.

منها صيغة سيدي أحمد البدوي، وصيغة سيدي عبد السلام بن مشيش، وصيغة سيدي إبراهيم الدسوقي، وغيرهم، وهذه الصيغ جمعها الإمام يوسف النبهاني رحمة الله عليه في كتاب جامع اسمه (سعادة الدارين في الصلاة على سيد الكونين) وهو كتاب كبير حوالي سبعمائة صفحة، جمع فيه كل الصلوات الواردة من عصر الصحابة من أول صيغة سيدنا على، وصيغة سيدنا عبد الله بن مسعود إلى وقته.

وكان يعمل قاضيا بالمحكمة العُليا في بيروت في الأربعينيات، فجمع كل هذه الصيغ التقريبية التي وصلت إليه، وبالطبع هناك صيغ لم تصل إليه، لأن الإنسان لا يستطيع أن يُحيط بالعلم كله.

هذه الصيغ التي أمد بها حضرة النبي على الأقطاب والعارفين والصالحين والحكماء الربانيين في كل زمان ومكان. النوع الثالث الأرقى والأعلى كصلوات الإمام أبو العزائم:

وهي الصلاة الشهودية:

أو إن شئت (الصلاة العينية):

لأنه قالها وهو في حالة الشهود لفرد الوجود في نوره الذاتي الذي أفرده الله تعالى به، وتجده في قوله سبحانه: ﴿ وَشَاهِدٍ وَمَشَّهُودٍ ﴾ (١١١بروج).

فسيدنا رسول الله له صورةً ظاهرية والتي وصفها الواصفون في زمانه!

وله صورة نورانية لا تلوح إلا لأهل القلوب إذا مُحيت الحُجب، ورُفعت الستائر، واستنارت البصائر، ورأوا نور النبي ﷺ ظاهر يرونه عياناً صلوات ربي وتسليماته عليه.

وكان يقول فيها الإمام أبو العزائم ره وأرضاه:

(( رأيتك كشفاً لا سماع رواية ))

ليس سماعاً عن فلان وعن فلان، ولكن كشفاً!!

وتَغنَّى الإمام أبو العزائم بقصيدة يقول فيها:

كيف ذا والنور في الأُفق المبين لا يغيب النورعن أهل اليقين لم تغب يا طالب الحق اليقين شمسنا طه الحبيب المصطفى كيف يخفى نور رب العالمين مـن يقُـل غابـت فـذاك لحجبـه مــشرقا في كــل فــرد في أمــين نورتنا الـشمس أصـبح نورهــا

شمسنا طه الحبيب المصطفى لم تغب عنا نحن وليس عن الناس، فنور رسول الله على ظاهر لهؤلاء القوم عياناً، وعندما يرى أحدهم أنوار حضرته يصف ما يرى مما يظهر من جمال سدرته، فيُوصف سيدنا رسول الله كما يرى من جماله الباطني، ومن نوره الإلهى وهذا الوصف الذي نقرأه في صلوات الإمام أبو العزائم.

ولذلك كثيرٌ من الأحباب عندما يقرأ الصلوات في البداية يقول: هذه طلاسم!، لأنه لم يفهم فيها شيئاً، فهي ليست بالفهم ولكنها بالذوق والشهود، فطالما أنك تشعر

روم مدید میشون الباب الأول فی البدایات (٤٩)

\$\*\*\*\*\*\*\*

بنفسك، وترى نفسك، والأنانية موجودة، والأثرة موجودة، وحب الظهور فإن النور سيكون مفقود.

لكن إذا فنيت عن نفسك، وغبت عن وجودك الباطل بوجودك الحق الذي أبقاك به ربك، يرى ما فيك من نور الحق أنوار سيد الخلق صلوات ربى وتسليماته عليه في غيبة عن الخلق، ويقول في ذلك سيدي الإمام أبو العزائم ره وأرضاه:

#### النور محظورٌ على أهل الهوى والحظ بادر نعطك الأقداح

لكن طالما الحظ يذهب بك إلى هنا وهناك، والهوى هو الذي يُسيرك، وهو الذي يُحيرك ويديرك، فماذا ترى؟! لن ترى إلا نفسك، يقول فيها الإمام أبو العزائم في أولها:

أنا غارقٌ في بحر نورٍ مطلق لا برَّ يحصرني ولا مالَّاح من رام يعرفني تجرَّد عن سوى نصصِّ السشريعة إن أراد فللح النور محظورٌ على أهل الهوى والحظ، بادر نعطك الأقداح

فلما الإنسان يهيم في حضرة النبي على ويعلوه الشوق والغرام، ويُعينه الله على جهاد نفسه، فيتخلص من حظها وهواها، يرى بما فيه من أنوار حضرة الله الحقائق الجلية التي استودعها الله في سيدنا رسول الله على ...

فعندما يقرأ الصلوات يكون كمن يرى فيلماً ولكن:

### بعين الروح لا عين العقول شهدتُ الغيب في حال الوصول

لن يرى بعين الرأس، لأن هذه العين لا ترى إلا المحسوسات، ولا شأن لها بالأنوار، فعندما يقرأ يرى فيلماً نورانياً ربانياً يُبين الحقيقة المحمدية في أبعى جمالاتها وكمالاتها الإلهية، كما وصفها العارف عند شهوده على.

وأنا أعجب عندما أجد كثير من الأحباب لا يعرف يُغنى على ذكر، ولا يستطيع أن يضبط حلقة ذكر، وذلك لأنه لم يعش الدور .. فقد كنت بعد أن أقرأ الصلوات أعمل حضرة بمفردي، ولكن كان يُهيأ لى أن ملائكة السماء وعُمَّار الأرض حاضرين 

في البدايات الباب الأول (0.)

فلا بد من الشوق الذي يُحرّك القلب، حتى يهز الجسم ليمحو الأوصاف الدنية وتظهر الأنوار الخفية التي جعلها فيك رب البرية ﷺ.

وبعد ذلك لو مسكت الذكر (أدرت مجلسه) ستهيج كل الأرواح التي فيه، لأن واحد يهيِّم الكل، وواحد ينيِّم الكل، فإذا قالوا لك: غنّ ستُغنى، ولو لم يكن عندك صوت، سيُعطونك صوتاً تُغنى به، لماذا؟ لأنك تعرضت لفضل الله تبارك وتعالى:

بحلــــة الحُـــسن مــــني وبالــــشهود تمــــلّى يراه أمللك قدسى نور الهدى يتدلى يُحبُّــه كـــل خلـــقى والحـــب مـــنيَّ قـــبلا

إذا تعــــــرَّض عبــــــدي إليك أقرب منك بمحكم الذكريُ تلى

فالإنسان يعيش في هذه الأحوال، وكلها بدايتها هذه الصلوات، ولكن المهم الملازمة والمواظبة، قال على:

{ أَحَبُّ الأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى أَدْوَمُهَا وَانْ قَلَّ } ٣٦

وكانت السيدة عائشة في تقول عن رسول الله هي: { كَانَ عَمَلُهُ دِيمَةً }

يعني يديم عليه، ... والعمل إذا كان بالقلب كشف الحُجب، ...! وأظهر الحقائق، وظهرت البوارق الإلهية في القلب فصَّفته، والأنوار المحمدية على الفؤاد فأطلقته، فيرى الإنسان ويشهد ما لا يراه الناظرون ....

نسأل الله على أن نكون من أهل ذلك أجمعين.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلم

٣١ صحيح مسلم والترمذي عن عائشة رهي

٣٢ البخاري ومسلم عن عائشة ﴿



# ※فضل ذكر الله تعالى \*\*\*

## بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله الذي جعلنا من عباده الذاكرين، ورزقنا من عنده روح الهُدى والنور واليقين، وجعلنا من عباده الذين هم عليه مقبلين، ولحضرته طالبين، وفي النظر إلى جمال وجهه طامعين، نحن وأحبابنا وإخواننا أجمعين ...

والصلاة والسلام على سيدنا مُحَد تاج رؤوس العارفين، والسراج المنير في قلوب الأتقياء والصديقين، صلى الله عليه وآله وصحبه وكل من اهتدى بمديه إلى يوم الدين وعلينا معهم أجمعين آمين آمين يا رب العالمين.

٣٣ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ٢ من صفر ١٤٤٠هـ ١٠/١١،١١م

ﷺ ﴿ الْبَابِ الأَولِ فَى البدايات (٥٢)

### شباب الذاكرين

لو لاحظنا إلى زمن قريب، كنا نجد أن القوم الذين يواظبون على ذكر الله في جماعة لا ينتابهم الهوم، ولا تظهر عليهم الشيخوخة، بل يظلون في شباب دائم، كأنهم أخذوا وصف أهل الجنة وهم في الدنيا، فإن أهل الجنة قال فيهم الله العنه المناء المناء في الدنيا، فإن أهل الجنة قال فيهم الله المناء المناء في الدنيا، فإن أهل المناء قال فيهم الله المناء في الدنيا، فإن أهل المناء قال فيهم الله المناء في الدنيا، فإن أهل المناء في المناء في الدنيا، فإن أهل المناء في المناء في الدنيا، فإن أهل المناء في الدنيا، فإن أهل المناء في المناء في

# { لَا يَبْلَى شَبَابُهُمْ } "٢

وقال: { إِنَّ أَهْلَ الْجَنَّةِ يَأْكُلُونَ فِيهَا وَيَشْرَبُونَ، وَلَا يَتْفُلُونَ، وَلَا يَبُولُونَ، وَلَا يَبُولُونَ، وَلَا يَمْتَخِطُونَ } ""
يَتَغَوَّطُونَ، وَلَا يَمْتَخِطُونَ }

فهم لا يهرمون، ولا يموتون، ولا يسقمون، ولا يتبولون ولا يتغوطون، ولا يبلى شبابكم، بل يظلون في شباب في الجنة على الدوام، يظلون في أبكى سن الشباب وهو سن الثلاثة والثلاثين على الدوام، خالدين فيها، ولا يغادر هذا السن أبداً، حتى لا يشعر بالشيخوخة، ولا أمراض الشيخوخة.

وكأن وصف أهل الجنة هذا يأخذه الذاكرون الله والذاكرات، وهم في الحياة الدنيا، وهذا الكلام رأيناه في القوم الذين كانوا مواظبين ومحافظين على ذكر الله في جماعة، حتى الأميين والجهلاء منهم.

### الطاقة السلبية والايجابية للإنسان

وانتبه لهذه الحقيقة المجتمع الأمريكي والغربي من قريب، كيف؟

وجدوا أن الإنسان معرض في حياته للتوتر، ولشيء يُصيبه بالحُزن، ولشيء يجعله يُصاب بالغم والهم، أو لموقف يُسبب له حرجاً، كل هذه الأمور تزيد من الطاقة السلبية الموجودة في جسم الإنسان، وعندما تزيد الطاقة السلبية الموجودة في جسم الإنسان تُؤثر في الأعضاء، فقد تؤثر في البنكرياس فيُصاب الإنسان بالسكر، وقد تؤثر على المرارة فيُصاب الإنسان بفشل المرارة، أو حصوات المرارة، وقد تؤثر على الكبد، أو أي عُضوً

٣٤ مسند أحمد والطبراني عن أبي هريرة 🍰

٣٥ صحيح مسلم ومسند أحمد والطبراني عن جابر 🙇

من أعضاء الجسم، أو تؤثر على ميزان من موازين الجسم، كضغط الدم.

كل ذلك بسبب القوى السلبية الموجودة في الجسم، ولكي يعيش الإنسان سليم وصحيح يحتاج أن يُفرّغ القوى السلبية التي فيه على الدوام، وتزيد فيه القوى الإيجابية التي تُعطيه روحٌ وريحان، وتُعطيه طاقة نورانية، تجعله دائماً متفائلاً ومبتسماً، ويواجه الحياة، ولا يعبأ بما يواجهه من مشكلات، لأن عنده ثقة في بارئ الأرض والسماوات الذي لا يُعجزه شيء.

لأن مشكلاته هذه لا تساوي بالنسبة لحضرة الحق على شيء، فعندما يرفع الأمر إلى الله يجد الحل سريعاً جداً كما قال الله: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ سَجَعَل لَّهُ مَ مَخْرَجًا ﴾ (١الطلاق) في أى أمر يتعرض له: ﴿ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا شَحْتَسِبُ ﴾ (٣الطلاق).

فالإنسان عندما يدخل في دائرة ذكر الله، والذكر الجماعي بالذات، ويُؤخذ، ويغيب عن نفسه، وينشغل بالكلية بربه تبارك وتعالى، ويتحرك يميناً وشمالاً، أو أماماً وخلفاً، لكي يزيد من حركة خروج الطاقات السلبية التي فيه، لأنها تحتاج إلى الحركة، وتملأ الإنسان بالطاقة الإيجابية الحيوية التي يحتاج إليها في الدنيا قبل الآخرة، حتى يعيش مستريح البال إلى أن يلقى الواحد المتعال ﷺ.

### راحة البال

هناك أناسٌ كثيرون اختلفوا في تعريف السعادة، ولكن أنا أرى أن السعادة باختصار شديد هي راحة البال، إذا كان الإنسان باله مرتاح، ولا يشغله شيء يُصيبه بهم ولا غم، فهذا هو السعيد.

ولا يوجد إنسان يستطيع أن يمنع الهموم عن نفسه، إلا إذا رفع الهموم وألقاها على ربه، ويخرج هو سليم ومستقيم، وحاله كما قال فيه الله:

﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ وَحَيَوْةً طَيِّبَةً ﴾ (١٩٧١نحل).

وقد كان، وربما لا زال في بعض القُرى، مع أُميتهم كانوا يستخدون أُسلوباً قد تعترض عليه الشريعة، فكانوا يجمعون النساء اللواتي أصبن بهموم وغموم الحياة، وكذلك هِــــّـةُ الْمُرِيلِ اصَّارِقُ الشيخ فوزى محد أبوزيد الكتاب ١٢٥

الرجال، وكانت الآفة أن يجتمع رجال مع نساء، ويشغلوا الموسيقي، والموسيقي تجعلهم الواحد منهم يغيب عن نفسه، فيُخرج الطاقات السلبية والهم والغم، وبعد أن ينتهى يجد نفسه سليماً ومرتاحاً تماماً، هذه الحلقات كانوا يسمونها الزار.

ونحن عندنا ما يُغنينا عن هذه الحلقات، وهي الحركات الشرعية لذكر الله، فتؤدي نفس المهمة وأكثر، لأنها تجعل الإنسان يغتسل تماماً من كل هم وغم وألم وطاقة سلبية، ويخرج منها صحيح القلب والفؤاد بين يدي رب العباد على المعاد المعاد

يعنى حلقة الذكر تعتبر كدُّش، ولكنه لا يغسل الجسم، ولكن يغسل القلب من الهموم التي تُصيبه، والغموم التي تشغله، والمشاكل التي تحيره، يغسل كل هذه الأمور، لأنه في هذه اللحظات ينشغل بمولاه وينسى هذه الأمور.

ولكن الذكر الذي ينخرط فيه الإنسان، وينشغل بالذكر، ويتعلق بالمذكور حتى عمن حوله، وينسى نفسه نهائياً، مع أنه يتحرك ويذهب ويأتى!!، وهذا الذي يجعل الإنسان شباب إلى أن يلقى حضرة الرحمن ﴿ اللهُ الل

حتى إن بعض الأوربيين عندما يأتون إلى العالم الإسلامي هنا يبحثون عن حلقات الذكر ويشاهدونها، وعندما يبدأ الذكر ويغيب الذاكرون في المذكور يدخلون معهم!!.

مجلة (منار الإسلام) والتي تصدر في أبو ظبي، قامت بعمل استطلاع على مستوى الوطن العربي لأكبر دولة عربية يدخل فيها الأوروبيون في الإسلام، وما الأسباب؟ فوجدوا أن أكبر دولة عربية يدخل فيها الأوروبيون في الإسلام هي المغرب، وكان السبب حلقات الذكر الكثيرة هناك، حيث يأتي الأوروبيون فيشاهدون حلقة الذكر، وبعدها لا يستطيع منع نفسه من الدخول في الحلقة، فيدخل في حلقة الذكر فينشرح صدره، وبعدها يسأل عن هذا، فيدخل في دين الله ١٠٠٠.

وعندنا في مصر الموالد، وفيها هذه المحاسن، كالموالد الكبيرة مثل مولد السيد أحمد البدوي، حيث يأتي أناس من أوروبا وأمريكا خصيصاً للدخول في حلقات الذكر، وكان من ضمنهم سفير أمريكا في فترة من الفترات، فكان يذهب إلى هناك، وكان يلبس لباساً مخصوصاً كالجلابية والطاقية ويدخل في حلقات الذكر.

لماذا هم يريدون ذلك؟

لأن الأوروبيين عندهم متاعب الحياة شديدة وليس فيه هوادة، ...

فالعمل هناك عمل جاد، لذلك حتى الناس العاديين منهم يأتون في عُطلة نهاية الأسبوع عندهم ويذهبون لأي مكان ليُخرجوا الطاقات السلبية التي أُصيبوا بما أثناء العمل، فيذهبون مثلاً إلى ملاهي أو ما شابحها، لماذا؟ يريد أن يُخرج الطاقة السلبية التي في داخله، ويريد أن يعيش حياة أُخرى غير حياة الجد التي يعيش فيها، وبعد ذلك يقول: أستطيع أن أواصل العمل.

ولذلك تجدهم ليسوا ككثير من الناس عندنا، فمعظم الناس عندنا يعيشون بالأدوية والعلاج، من أول الصبا إلى الشيخوخة، لكنهم ليسوا كذلك لأنهم يُخرجون الطاقات السلبية أولاً بأول في عُطلة نهاية الأسبوع، وهذا بالنسبة للناس العاديين.

أما بالنسبة العقلاء منهم، فقد بدأوا من الستينييات في أمريكا وفي أوروبا إدخال حلقات مخصوصة للذكر، ولكن للأسف نحن كمسلمين ركزنا على محاربة بعضنا، وقتل بعضنا، وتركنا الدعوة الإسلامية ...

وللأسف الذي تولى هذا الأمر معهم الهنود، وعلَّموهم اليوجا .. فيقول له ٣٦: .. أنت تحتاح كل يوم إلى نصف ساعة، .. تتأمل وتذكر بذكر اليوجا فتغيب عن نفسك، وتُخرج القوى السلبية التي عندك لكي تعيش حياة نقية لا فيها مرض ولا هم ولا غم.

مع أننا الأصل الذي قال لنا فيه الله: ﴿ إِنَّ ٱلَّإِنسَينَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴾ (١١١١هرج)

ولم يقُل المؤمن، فالمؤمن ليس عنده هلع: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴿ إِذَا مَسَّهُ اللَّهَ اللَّهَ الْمُصَلِّينَ ﴿ ) (الماح)

فالمصلون ليس عندهم هذه الأمور، لماذا؟

لأن المداومة على ذكر الله هي العلاج الوحيد لإنهاء الطاقة السلبية، | وتأثيرها على أعضاء جسم الإنسان، .... وجعل الإنسان يعيش .... كما يريد منه حضرة الرحمن تبارك وتعالى.

٣٦ وللأسف فقد أدخلوا مع اليوجا فلسفاتهم وفلاسفتهم ودياناتهم والمسلمون في سبات!!

ﷺ ﴿ الْعَالَ فَي الْبِدَايَاتِ ﴿ ٢٥) ﴿ قَلْ الْبِدَايَاتِ ﴿ ١٥٥ ﴿ ٥٦) ﴿ ٥٦)

## ذكر الله أكسير الشباب

فذكر الله نستطيع أن نسميه الأكسير الذي يجعل الإنسان في شباب دائم، فهم يبحثون الآن على أدوية يريدون أن يكتشفوها ويخترعوها لكي ترد الإنسان للشباب، لكننا عندنا دواؤنا، ولا يكلفنا مال ولا شيء مادي، وكل ما يكلفنا أننا نجتمع مع بعضنا ونذكر الله، ونتحرك.

كيف نتحرك؟

القلب إذا وُجد فيه شيء من الهُيام لحضرة الله، وشيء من الوجد لسيدنا رسول الله، سيُحرك الجسم:

فإنا إذا طبنا وطابت نفوسنا وخامرنا خمر الغرام تهتّكنا فلا تلُم السكران في حال سُكره فقد رُفع التكليف في سكرنا عنا

فيجعل الإنسان يعيش في حالة فيها إقبالٌ شديدٌ على حضرة الله، وهي الحالة الوحيدة التي تجعل الإنسان يحيا الحياة الإيمانية، ومعها الحياة الجسدية:

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ (٢١الأنفال) ...

فهى الحياة التامة الإيمانية اليقينية.

فالمداومة على حلقات الذكر هي الأكسير الوحيد في الوجود الذي يجعل الإنسان شاباً في قواه الظاهرة والباطنة حتى يلقى الله تبارك وتعالى، وهذا من فضل الله علينا، وإكرام الله في لنا، ويكفينا في الذكر قوله في في حديثه القدسي للملائكة:

{ إِنَّ لِلَّهِ مَلَائِكَةً سَيَّاحِينَ فِي الْأَرْضِ فُـضُلًا عَـنْ كُتَّابِ النَّاسِ، فَإِذَا وَجَدُوا أَقْوَامًا يَذْكُرُونَ اللَّهَ تَنَادَوْا: هَلُمُّوا إِلَى بُغْيَتِكُمْ، فَيَجِيئُونَ فَيَحُفُونَ بِهِمْ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَيَقُـولُ اللَّهُ: عَـلَى أَيِّ شَيْءٍ تَـرَكْتُمْ عِبَـادِي يَـصْنَعُونَ؟ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَيَقُـولُ اللَّهُ: عَـلَى أَيِّ شَيْءٍ تَـرَكْتُمْ عِبَـادِي يَـصْنَعُونَ؟ فَيَقُولُونَ: تَرَكْنَاهُمْ يَحْمَدُونَكَ، وَيُمَجِّدُونَكَ، وَيَذْكُرُونَكَ، قَالَ: فَيَقُولُ: فَهَلْ فَيَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْكَ رَؤْنِي؟ فَالَ: فَيَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْكَ رَأَوْكِ لَكُنُوا أَشَدَّ تَحْمِيدًا، وَأَشَدَّ لَكَ ذِكْرًا، قَالَ: فَيَقُولُ: وَأَيُّ شَيْءٍ لَكَانُوا أَشَدَّ تَحْمِيدًا، وَأَشَدَّ لَكَ ذِكْرًا، قَالَ: فَيَقُولُ: وَأَيُّ شَيْءٍ لَكَانُوا أَشَدَّ تَحْمِيدًا، وَأَشَدَّ لَكَ ذِكْرًا، قَالَ: فَيَقُولُ: وَأَيُّ شَيْءٍ لَكَانُوا أَشَدَّ تَحْمِيدًا، وَأَشَدَّ لَكَ ذِكْرًا، قَالَ: فَيَقُولُ: وَأَيُّ شَيْءٍ

يَطْلُبُونَ؟ قَالَ: فَيَقُولُونَ: يَطْلُبُونَ الْجَنَّةَ، قَالَ: فَيَقُولُ: وَهَلْ رَأُوْهَا؟ قَالَ: فَيَقُولُونَ: لَا، قَالَ: فَيَقُولُ: فَكَيْفَ لَوْ رَأَوْهَا؟ قَالَ: فَيَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْهَا كَانُوا لَهَا أَشَدَّ طَلَبًا، وَأَشَدَّ عَلَيْهَا حِرْصًا، قَالَ: فَيَقُولُ: فَمِنْ أَيِّ شَيْءٍ يَتَعَوَّذُونَ؟ قَالُوا: يَتَعَوَّذُونَ مِنَ النَّارِ، قَالَ: فَيَقُولُ: هَلْ رَأَوْهَا؟ فَيَقُولُونَ: لَا، فَيَقُولُ: فَكَيْفَ لَوْ رَأَوْهَا؟ فَيَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْهَا كَانُوا مِنْهَا أَشَدَّ هَرَبًا، وَأَشَدَّ مِنْهَا خَوْفًا، وَأَشَدَّ مِنْهَا تَعَوُّذًا، قَالَ: فَيَقُولُ: فَإِنِّي أُشْهِدُكُمْ أَنِّي قَدْ غَفَرْتُ لَهُمْ، فَيَقُولُونَ: إِنَّ فِيهِمْ فُلَانًا الْخَطَّاءَ لَمْ يُرِدْهُمْ إِنَّمَا جَاءَهُمْ لِحَاجَةٍ، فَيَقُولُ: هُمُ الْقَوْمُ لَا يَشْقَى لَهُمْ جَلِيسٌ }

فيكفى أن الواحد منا يقوم من حلقة الذكر مغفوراً له، لماذا؟

لأنه تم غسل القلب بالكلية: ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى ٱللَّهَ بِقَلَّبِ سَلِيمٍ ﴾ (١٨٩الشعراء) ...

كان على مسافراً من المدينة إلى مكة، ومرَّ بجبل يُسمى جُمْدان فقال لأصحابه:

{ سِيرُوا هَذَا جُمْدَانُ سَبَقَ الْمُفَرِّدُونَ، قَالُوا: وَمَا الْمُفَرِّدُونَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: الذَّاكِرُونَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتُ } ۖ

وفي رواية أخرى قال:

{ سَبَقَ الْمُفْرِدُونَ، قَالُوا: وَمَا الْمُفْرِدُونَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: الْمُسْتَهْتَرُونَ فِي ذِكْرِ اللَّهِ، يَضَعُ الذِّكْرُ عَنْهُمْ أَثْقَالَهُمْ فَيَأْتُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ خِفَافًا } "

وكلمة مستهتر في اللغة العربية ليس معناها كما في اللغة العامية: وهو الذي لا يهمه شيء!!، .... لكن في الحديث يعني مُكثر، فالمستهترون بذكر الله يعني: ... المكثرون بذكر الله.

وهؤلاء كل الأثقال التي عليهم ... والأوزار التي عليهم ...

٣٧ جامع الترمذي ومسند أحمد عن أبي سعيد الخدري رهي

٣٨ صُحيح مُسلم ومُسنِد أحمد عن أبي هريرة ﴿

٣٩ جامع الترمذي عن أبي هريرة ﴿ ﴿

والهموم والغموم التي عليهم يُزيلها ذكر الله تعالى:

﴿ أَلَا بِذِكُر ٱللَّهِ تَطْمَيِنُّ ٱلْقُلُوبُ ﴾ (١٢٨ الرعد)

ومن أين تطمئن؟

من جانب الدنيا، فلا يخاف من همّ، ولا غمّ، ولا كرب، ولا شدة، ولا مرض، ولا بأس، لأنه مستند على حضرة الله، ومن كان مع الله كان الله معه.

ولا يخاف من الآخرة ..

لأنه سيخرج في أعلى الدرجات التي ذكرها الله في الآيات القرآنية:

﴿ إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينِ وَٱلْمُسْلَمَاتِ وَٱلْمُؤْمِنِينِ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ وَٱلْقَابِتِينَ وَٱلْقَينِتَي وَٱلصَّيدِقِينَ وَٱلصَّيدِقَيتِ وَٱلصَّبِرِينَ وَٱلصَّبِرَاتِ وَٱلْخَشِعِينَ وَٱلْخَسْعَتِ وَٱلْمُتَصَدِّقِينَ وَٱلْمُتَصَدِّقَتِ وَٱلصَّبِمِينَ وَٱلصَّبِمِتِ وَٱلْحَنفِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَٱلْحَنفِظَنتِ وَٱلذَّاكِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلذُّاكِرَاتِ ﴾ (١٥ الأحزاب).

أعلى درجة فيهم:

﴿ وَٱلذَّا كِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلذَّاكِرَاتِ ﴾ (١٥٥ لاحزاب) ماذا لهم؟

﴿ أُعَدُّ ٱللَّهُ هُم مُّغْفِرَةً وَأُجْرًا عَظِيمًا ﴾ (١٥٥ لاحزاب)

وكلمة الأجر العظيم عند الله لا يستطيع أي إنسان أن يحسبه أو يعده أو حتى يكشفه، فكلمة أجر عظيم من الله ليس لها حدٌّ ولا مقدار.

فهنيئاً للذاكرين الذين يديمون على ذكر الله ١١١ في كل وقتِ وحين . .

نسأل الله تبارك وتعالى أن نكون من عباده ... الذاكرين الشاكرين الفاكرين الحاضرين بين يديه في كل وقت وحين.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلم

في البدايات الباب الأول (09)



# ※الاقتداء برسول الله ؛ ※

هناك موضوع حيوي جداً للسالكين في طريق الله تبارك وتعالى، ... ولكنه يخفى على أكثر المريدين .... سيدنا رسول الله الله على أصحابه طائفتين:

وكلتا الطائفتين يحبوه ويعظموه ويوقروه.

طائفةٌ تقتدي وتعمل بقوله ..

وطائفة لا ترضى أن تقتدي أو تعمل إلا على نسق فعله.

جماعة منهم : ... يتلو عليهم حضرة النبي القرآن، فيسارعون للعمل به طمعاً في الجنة والدار الآخرة.

الباب الأول في البدايات (٦٠)

٠٤ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ٢٨ من ذي الحجة ٤٠١٤هـ ١٩/٨/٢٩ ٢٠٢م

×\*\*\*\*\*\*\*\*

أما الجماعة الثانية فينظرون إلى العمل، كيف عمله ﷺ حتى يعملون مثله طمعاً في أن يكونوا معه في الآخرة، ومعه في الجنة.

فهذه طائفة وهذه طائفة، الطائفة الذين يعملون بقوله ينظرون لكل الأحاديث الواردة عنه على ويحاول كل واحد منهم أن يعمل بما قدر الاستطاعة.

أما الآخرين فقد أمرهم حضرة النبي أن يذبحوا هديهم ويحلقوا شعورهم فلم يجيبوه، حتى أنه دخل غاضباً عند السيدة أم سلمة، فقالت له: ما بك يا رسول الله؟ فحكم، لها ما حدث، فقالت له:

{ يَا نَبِيَّ اللَّهِ اخْرُجْ، ثُمَّ لَا تُكُلِّمْ أَحَدًا مِنْهُمْ كَلِمَةً حَتَّى تَنْحَرَ بُدْنَكَ، وَتَدْعُوَ حَالِقَكَ فَيَحْلِقَكَ، فَخَرَجَ فَلَمْ يُكَلِّمْ أَحَدًا مِنْهُمْ حَتَّى فَعَلَ ذَلِكَ، نْحَرَ بُدْنَهُ وَدَعَا حَالِقَهُ فَحَلَقَهُ، فَلَمَّا رَأَوْا ذَلِكَ قَامُوا فَنَحَرُوا وَجَعَلَ بَعْضُهُمْ يَحْلِقُ بَعْضًا حَتَّى كَادَ بَعْضُهُمْ يَقْتُلُ بَعْضًا غَمًّا } ' '

هم يريدون أن يرون فعل رسول الله، ... وهؤلاء الحِرِيصونِ أن يكونوا مع حضِرة النبي، .... وهؤلاء الذين يقول فيهم الله: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَىٰ مِن ثُلْتَي ٱلَّيْل وَنِصَّفَهُ وَثُلُّتَهُ وَطَآبِفَةٌ مِّنَ ٱلَّذِينَ مَعَكَ ﴾ (١٠الزمل) ... ليسوا كلهم، ... ولكن طائفة من الذين معك.

فهؤلاء يفعلون مثله، قال له الله: ﴿ قُمِ ٱلَّيْلَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ (١١٨مل):

ولكن كيف يقومون؟ يذهب سيدنا عبد الله بن عباس إلى سيدنا رسول الله وكان النبي متزوجاً من خالته، فيستأذن خالته أن يبيت عندها في الليلة التي يبيت فيها النبي عندها، حتى يشاهد كيفية قيام حضرة النبي ليفعل مثله.

رأى حضرة النبي قام من الليل وتوضأ، فتوضأ مثله، ثم وقف يُصلى فوقف بجواره، ولكن وقف جهة الشمال، لأنه لا يزال لا يعرف الكيفية الصحيحة للوقوف في الجماعة، فسيدنا رسول الله أمسك به وجعله في الجهة اليُمني.

٤١ صحيح البخاري ومسند أحمد عن المسور بن مخرمة 🙇

**\*\*\*\*\*\*\*\*** 

وليس هو وحده الذي فعل ذلك، أيضاً نفر كثير من أصحاب رسول الله ذهبوا ليروه حتى يتابعوه ويقلدوه.

## بيان أهل العيان

ولذلك - وهذا بيان أهل العيان - هناك رواةٌ رووا أقوال رسول الله، وهناك رواة كانوا هم المثال العملى لكيفية تطبيق رسول الله، وهؤلاء السند أيضاً، مسلسلٌ إلى حضرة رسول الله، وهم الذين نسميهم مشايخ الطرق.

فأنا لِمَ أحتاج للشيخ؟ لأنه قرأ في القرآن، وفي السُنَّة، وفي الكتب أن رسول الله كان يقوم الليل، فكيف كان يقومه؟ أنا أريد رجل، نقل عن رجل، نقل عن رجل، نقل عن رجل رأى حضرة النبي، فإذا رأيته كأنني رأيتُ حضرة النبي في هذا البيان العملي، هل البخاري سيقول لي ذلك؟! لا، هل مسلم سيقول لي ذلك؟! لا، ولكن لا بد من بيان عملي، قال ﷺ:

# { صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي }

فنحن لم نره، لكن من رآه قلده، ومن رأى من رآه وقلده، ومن رأى من رأى من رآه وقلده، إلى أن وصل هذا المسلسل إلينا، وهذا هو النهج الأمثل الذي نمشي عليه.

لماذا أمشى أنا على هذا المنهاج؟

لأننى رأيتُ أن من مشى على هذا المنهاج جاءته فتوحات وهبية، وجاءته عطاءات إلهية، وجاءته عنايات ربانية لا حد لها ولا عد لها.

المتمسكون في الأقوال فقط أراهم مجتهدين في العبادة، ويقلدون حضرة النبي في اللحية، ويقلدوه في الثياب، ويقلدوه في الشعر، ويقلدوه في هذه الأشياء!!

لكنهم لا يستطيعون أن يقلدوه في الحضور ...، والخشوع، والخشية، .. والخوف من الله، ... والإخلاص لذات الله.

٢٢ البخاري ومسلم عن مالك بن الحويرث 🙇

ولذلك عندما تحكي أمام أحدهم مبدأ من مبادئ صغار القوم، وهو أول شيء يوزعوه على أبنائنا في الروضة، وهي الرؤيا المنامية:

فلا يرى رؤيا إلا وجاءت كفلق الصبح، فتقول له: أنا رأيتُ كذا، يقول لك: هذا لا يُعقل، فأنت تعمل كذا وكذا، وأنا أعمل كذا وكذا وكذا أكثر منك، ولا أرى شيئا أبداً!!، يعني يريد أن يجعل نفسه الميزان، فما هذا الميزان الذي تدَّعيه؟ نحن مع الميزان الذي وضعه الرحمن، والذي قال فيه: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسُوَةً حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْاَحْرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴾ (١١الاحراب).

ولذلك ما لُبُّ الإنتفاع من الله في العطاء والفتح على يد الصالحين؟

التشبُّه بحم في أخلاقهم، وفي أحوالهم، وفي عباداهم، وفي سلوكياهم، وفي أحوالهم مع الله، وفي تعاملهم مع خلق الله، وفي المودة والرحمة التي بينهم وبين ذويهم في بيوهم، فهؤلاء النماذج الذين نتشبه بحم.

### حجة الله القائمة

ولذلك كان من عظيم حكمة الله على أنه جعل الصالحين حُجة لأهل عصرهم:

إما حجة لهم، وإما حجة عليهم، كيف؟

أنت مشغول بالدنيا، وتقول: العمل والأولاد والمصالح، فماذا أفعل؟!

لكن كيف ستصل إلى فضل الله؟!

ونسمع بعض الجُهَّال يقولون:

إن أصحاب رسول الله كانوا متفرغين!، وهذا افتراء، فقد كانوا يعملون في النهار في الزراعة والصناعة والحرب، وفي الليل في طاعة الله وعبادة الله.

لذلك يقيم الله في كل زمان أئمة حُجةً على أهل عصرهم، تَعلَّموا ووصلوا للدرجات العلمية، واشتغلوا ووصلوا إلى أعلى درجات السلم الوظيفية، ويعملون بجد واجتهاد، ومن يراهم يظن أنهم مشغولون بالدنيا بالكلية، وفي نفس الوقت لا تغيب قلوبهم عن ذكر الله طرفة عين ولا أقل ... وهذه هي الحجة!.

كما قال أحد الصالحين:

## (( أقام الله الحجة بالأنبياء والمرسلين على الناس أجمعين ))

حتى لا يكون لأحد حجة عند الله يتعلل بها، فليس له عذر، وهناك يُسأل: لم انشغلت عن الله؟ قد يقول: يا رب كانت المشاغل كثيرة، والوظائف عندي كثيرة، وكنت مشغول بكذا وكذا، فيقال له: وهل كنت مشغولاً أكثر من سليمان بن داود؟!!، كانت مملكته كبيرة، وسخّر له الله الجن والإنس والوحش، ورغم ذلك لم ينشغل عن الله طرفة عين ولا أقل، فما عذره؟ ليس له عُذر.

وقد يقول: كنت مشغول عنك لأنك أمرضتني، وكنت أذهب من طبيب إلى طبيب، ولم أشف، فيقال له: وهل أبتليت قدر أيوب؟!! ومع ذلك فلم يشغله ذلك عن ذكر الله طرفة عين ولا أقل، ولم يشغله ذلك حتى عن الأدب مع مولاه، فعندما أراد أن يسأل الله قال: ﴿ أَيِّى مَسَّنِى ٱلضُّرُ ﴾ (١٨٨الأنياء) لم يقُل أصابني، ولكن قال: مسني مساً خفيفاً، فما هذا الأدب العالى مع الله ﷺ؟!!

وهكذا، فكذلك جعل الله في كل زمان ومكان أولياء لله، حجج لله على أهل هذا الزمان، لأن الله كل أقامهم في الأكوان، وأيَّدهم بالدليل والبرهان، ولم ينشغلوا وهم في الأكوان عن الله طرفة عين ولا أقل.

فهؤلاء كل همهم كيف يصلون إلى هذا المقام؟

وكما قلنا هم يريدون السند العالي في الاقتداء بالحبيب الغالي، فيبحثون عن رجل اصطفاه مولاه، ونقًاه وصافاه وصفًاه، وقربه وأدناه، وأصبح على قدره صورة من سيدنا رسول الله، فيقتدون به، ويمشون على حاله، وتشتد محبتهم له، حتى أنهم يحبونه أكثر من أنفسهم وآبائهم وأمهاتهم وزوجاتهم وأولادهم، وهذه التي يقول فيها الله:

### ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ ﴾ (١٨١لإسراء).

يعنى يعمل كالرجل المُشاكل له في المنهج، فبعد أن يمشى زمناً مع هذا الرجل يجد المنن الإلهية كلها عطية، فتتوافد المواهب العلية من هذا الرجل عطية لهم، ثم يأخذون صوته هبةً من الله وليس تعمد، ثم يُفتح في قلوبهم عيناً: ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ ٱللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا ﴾ (١٦لإنسان) لم يقل يشرب منها، ولكن (يَشْرَبُ عِمَا) يشرب بما عباد الله الذين يحفون بمم، فيمشون على هذا المنهاج، وعلى هذا المثال.

ولذلك تجد هؤلاء القوم خير من ينفذون قول الله: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِيٓ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ (١٦٥انساء) والتسليم الكلى لا يأتي إلا بعد موت النفس.

# إتباع الصالحين

لذلك أنا أُريد رجل يعينني على أن أميت نفسى، لكن إذا كنت سعيد من نفسى، وأريد أن أُظهر نفسى، فمن الذي يعينني على هذا الأمر؟!! كثيرٌ من الأحبة في هذا الزمان يريد أن يصل إلى فضل الله بدون جهاد النفس والهوى، فكيف يأتي ذلك؟!! لا 

وسآخذ نماذج بسيطة، فشيخنا الشيخ مُجَّد علي سلامة رضي وأرضاه كان يوصينا وصايا خفيفة، ولكن لا بد للإنسان أن يكبح جماح نفسه وينفذها، قال لي: إياك أن تذهب لأحد وأنت جوعان، فكنت أذهب لأي بلد من بلدان الله، وأول ما أنزل البلدة أذهب إلى مطعم وآكل، ثم أذهب وأعطى الدرس، ثم أذهب للبيت الذي فيه اللقاء وأنا شبعان وقانع، فسواء قدموا طعاماً أو لم يقدموا لا يلزمني هذا الأمر.

لأنه قال لى قبل ذلك أيضاً: (( لو دخل رجلٌ دالٌ بالله على الله على بلدة وملأها علماً وحالاً، وخرج منها ولم يعزم أحدٌ من أهل البلدة عليه بكوب شاي، لو تغيّر ؟! يحتاج إلى أن يرجع إلى اسطبل الدواب!! )).

لأبي لست قادماً للطعام والشراب، ولكني ذاهبٌ لأداء رسالتي لله!!

في البدايات الباب الأول (٦٥)

فلو أطعموني أو سقوني فهذا أمر لا يلزمني.

والآن أنزل إلى أي بلد من بلادنا في فندق، وآكل على حسابي، ولكن البعض يدُّعي أنه مريد صادق في الجهاد، وينزل إلى بلد من بلاد الله لمصلحة تخصه، فيتصل بالتليفون على إخوانه من هذه البلدة ويقول لهم أنا هنا، حتى يضيفه هذا مرة، وهذا يضيفه مرة، وهذا يضيفه مرة، فهل هذا مشى على نفج الشيخ أم على هواه؟ على هواه، ومن مشى على هواه لا ينال مناه.

أنا آكل معكم في اللقاءات، وغذائى يكون نصف رغيف وبيضة، أو فول وطعمية، لأن القوة من الله وليست من الطعام، فإن لم تكن الشهوات تحت قدميّ الإنسان فكيف يصل إلى فضل الله وكرم الله وعطاء الله؟!!.

فالذي إذا رأى الطعام الشهى يتحرك لسانه، ويزيد لعابه في فمه، ويظهر عليه الفرح والسرور لرؤية الطعام، فهذا يكون عبد البطنة، وعبد البطنة هل يكون عبداً لله؟ لا، ولذلك قالوا:

# (( لا يصير الرجل إماماً للمتقين حتى لا يفرق بين الحجر والذهب ))

هذا مثل هذا، وقد يكون الحجر له منفعة أفضل من الذهب.

هذه أمثلة علَّمها لنا الشيخ، والمفروض أن نتعلمها من مشايخنا، نتعلم العزة وعفة النفس، فأول شيء نتعلمه من الصالحين العزة: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٨١٨نافقون) المؤمنين الصادقين.

بعد ذلك العفِّة، فقد كان على يُطعم كل من حوله حتى تشبع بطوهم، بينما هو لم يتناول قدر درهم من الطعام، ويتظاهر أنه يأكل ليطعمهم، ما هذا؟!!

﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهمْ وَلَوْ كَانَ بهمْ خَصَاصَةٌ ﴾ (١٩خشر).

قد ترونها أمور بسيطة، لكن هذه الأمور هي البرهان على حُسن الاقتداء بأحباب الرحمن على فلا بد للإنسان أن يمشى على هذا المنوال.

يكون أحد الأحباب بيننا كأنه مَلَك، وعندما يدخل البيت كأنه شيطان، وكل من في البيت يتوارى خوفاً من سلاطة اللسان!!، ولمن سلاطة اللسان هذه؟!!..

الباب الأول في البدايات (٦٦)

لماذا لا تتشبه بمن قال:

# { أُعْطِيتُ جَوَامِعَ الْكَلِمِ }

وأَعجب أحياناً عندما أسمع أحد الأحباب يقول: فلان اليوم كان يلبس جلباباً شكله كذا!، وفلان كان يلبس بدلة شكلها كذا!، فأنا لو سألتوني عن الحاضرين ماذا يلبسون؟ لا أعرف، فأنا لا أرى الصور الظاهرية، ولكن أرى القلوب الباطنية، فما شأيي وما يلبسه؟!! المهم ماذا يلبس بالداخل؟

هل يلبس بالباطن الحب والود والخشوع أم غير ذلك؟.

لكن الظاهر لا شأن لنا به، فغاية ما يُبدع أن يلبس الثياب التي صنعها الإنجليز من الصوف، وهل هذا شيء يفتخر به؟!!، ولكن أنا أريد:

﴿ وَلِبَاسُ ٱلتَّقُوكِ ذَالِكَ خَيْرٌ ﴾ (١٢٦ الأعراف).

لكى يمشى الإنسان في طريق اللهك

لا بد أن يتواصل مع شيخه، يعني مثلاً: الذي يُحب إنسانة ألا يكون بينهما تواصل، إما عن طريق التليفون، أو عن طريق الخطابات، أو عن طريق المراسلات، ولا يستطيع أن يصبر شهر دون أن يراسلها أو أو يتصل بها، كذلك نفس الأمر، كيف تدَّعي أنك تُحب شيخك وتمشي معه ولا يوجد تواصل ظاهر أو باطن؟!!.لو وصلت للتواصل الباطني على بركة الله، والتواصل الباطني – والحمد لله – كنا إذا عمل منا أحدٌ عمل خطأ أو ما شابه، يأتيني الشيخ في المنام ويعاتبني:

لماذا عملت كذا؟! .. لأن هذا تواصل.

الباب الأول في البدايات (۱۲)

٣٤ سنن الدار قطني عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما

**\*** 

لكن أنت تواصلك كله ظاهري مع أهل الظاهر، والشيخ نراه ونجلس معه مثلاً كل شهر مرة، وهل هذه المرة تكفى؟! لا، بل لا بد أن يكون هناك تواصل باطني معه.

والمصيبة الأعظم أن الإنسان يلتمس لنفسه الأعذار، لأنه يظن أنه من المقربين والأخيار، ويقول: أظن الشيخ مشغول، وأنا لا أريد أن أشغله، لكن من الذي قال هذا الكلام؟!! لا بد أن يكون هناك تواصل.

فنظل في التواصل الظاهري مؤقتاً حتى يفتح الفتاح، ويأتى التواصل الباطني وتنتهى المهمة، والتواصل الباطني إما مناماً وإما يقظة، لكن لا بد من التواصل.

## الوصول بحفظ الأصول

الآداب التي وضعها الله في كتاب الله هي التي كان عليها أصحاب رسول الله... هل هذه الآداب نحن لا نحتاجها الآن ويوجد غيرها آداب عصرية نمشى عليها لننال هذه العطاءات الوهبية؟!! كثير من السالكين يقولون هذا الكلام، فيقولون: هذه الآداب قديمة لم تعد تنفع معنا، فنختار آداب عصرية، لكن هذه الآداب لأهل الاستنباط، وأنت لم تصل إلى: ﴿ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ (١٨١١نساء).

فأنا أمشي على المنهاج، إلى أن يفتح لي الفتاح فيما لم يرد في كلام الصالحين والعارفين وأهل الأرواح العالية.

هذه أمور بسيطة أحببت أن أخبر إخواني بها، لأنني أرى أننا أصبحنا – ومعذرةً في العبارة - كالغنم، كل واحدة تمشى بمفردها وليس لها علاقة بالراعى، وبعد ذلك يقولون ماذا نفعل؟! فالشيخ لا يحبنا!!، فلو كان يُعبنا لجاءنا كذا وكذا وكذا ... لكن حب الشيخ لك تعرفه من عندك، لو عرفت مقدار حبك للشيخ، ستعرف أن حبه لك أكثر منك، قال على:

{ ما تحابَّ اثنانِ في اللهِ إِلَّا كَانَ أَفضَلَهُمَا أَشَدُّهُمَا حُبًّا لِصَاحِبه } \* كُ فانظر مدى حبك للشيخ فتجد نفس الكيفية.

٤٤ صحيح ابن حبان والبخاري في الأدب المفرد عن أنس ﴿

### التواصل مع الشيخ

#### سؤال: نريد أن نعرف كيفية التواصل مع الشيخ؟

أنا أمشي على المنهج، وظهرت لي مشكلة، فلا بد أن أتصل بالشيخ لأجد حل لهذه المشكلة، لكن إذا كنت ماشياً ولا توجد مشاكل، فأكون ماشياً على المنهج القويم.

لكن عندما يكون إنساناً مشي مع الشيخ وله عشر سنوات، فتسأله: هل عندك مشاكل؟ فيقول: ليس عندي مشاكل، فما هي المقامات التي وصلت لها طالما ليس عندك مشاكل؟!! لا شيء، فماذا تصنع معه؟!! هو أصبح صاحب نفس مطمئنة: ﴿ يَتَأَيّّتُهَا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِّنَةُ ﴾ (١٧الفج) يعني اطمأنت للحال والمقام الذي هي فيه: ﴿ اَرْجِعِي إِلَىٰ رَبِّكِ ﴾ (١١الفج) يعني المربي الذي يربيك: ﴿ رَاضِيَةً مَرْضِيّةً ﴿ فَٱدْخُلِي فِي عَبْلِدِي ﴾ وَأَدْخُلِي جَنّتِي ﴾ (الفج) نفسه ضحكت عليه، وظن أنه هكذا وصل واتصل، فما العلامة؟!! قس نفسك بالصادقين السابقين والمعاصرين، فماذا معك من الفراسة الإلهية؟! وماذا معك من المكاشفات العلية؟! وما صلتك بالحضرة المحمدية؟! فنحن نمشي مع الشيخ حتى يوصلنا إلى حضرة رسول الله، وبعد ذلك نقول له: بعد إذنك نحن مع رسول الله، وهو الذي سيقول لي: تفضل، فهل وصلت لهذا الحال؟! لا.

وأنا لا أقول هذا الكلام لأنني أريد مريدين، فماذا أفعل بالمريدين؟! لأن الشيخ كان يقول لي: لو أن الكون كله مشى وراءك، فماذا تكسب؟ أقول له: لا شيء، فيقول: ولو الكون كله تخلى عنك فماذا تخسر؟ فأقول له: لا شيء، فرب الكون يكفيني ... فنحن لا نجمع مريدين، بل بالعكس أنا أرفض كثير جداً من المريدين، فكثير يأتيني أناس في الفيس بوك ويقول لي: أنا أريد شيخاً، فأقول له: اذهب للشيخ فلان، والآخر يقول لي أريد شيخاً فأقول له: اذهب للشيخ فلان، فماذا نفعل بجم؟!!.

نحن نريد من يقول فيهم الله:

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمْ ﴾ (٢٠٠)

ولكن يعِّز عليَّ عندما أجد أحد أحبابي مخبول والبال مشغول، ويظن نفسه عبدٌ موصول!، فيجب على أن أنبهه، ولو نبهته مباشرةً قد يحزن، لأنه لم يدخل في الآفاق العليا للسالكين، والآفاق العليا كان إمامهم سيدنا عمر، وكان يقول: ((رحم الله امرؤاً أهدى إليَّ عيوب نفسي)) من يبين لي عيوبي فقد قدَّم لي هدية عُظمي، ولكن أين هو الآن من يقبل النصيحة مباشرة؟!!

لذلك نحن ننصح النصيحة عامة، وعلى كل واحد أن يفتش في نفسه.

وليس لأحدِ عدر، فإن الله قال في الكل: ﴿ وَلَا يُؤْذَنُّ أَكُمْ فَيَعْتَذِرُونَ ﴾ (١٣٦ لمرسلات) لأنك لا تنوي على أمر بصدق إلا وتجد الله يعينك على بلوغه: ﴿ وَمَن يُهَاجِرُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ سَجِدٌ فِي ٱلْأَرْضِ مُرَاغَمًا كَثِيرًا وَسَعَةً ﴾ (١٠٠١لساء) .. لا بد أن يجد: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ تَجَعُل لَّهُو مَحْزُجًا ﴾ (٢الطلاق)

فنحن ما الذي يعوزنا؟ الصدق، فلو أن الإنسان صدق فقد ملك نفسه، ويحاسبها على الفور ... من فينا جعل لنفسه وقت للحساب؟ إن كان وقت كل يوم، أو وقت كل أسبوع، يجلس كل يوم ومعه الحساب، ماذا فعلت؟ وفي ماذا أخطأت؟ وهذا حال الصالحين، حاسبوا انفسكم قبل أن تحاسبوا.

## فتح عين البصيرة

#### سؤال؛ كيف تفتح عين البصيرة؟

فتح عين البصيرة لا يكون إلا للسالك الذي ملك حاله، وماتت نفسه وشهواته وحظوظه وأهواؤه، وإلا سيفضح الأسرار العلية، فيقول: أنا رأيتُ كذا، وفلان سيحدث له كذا، فهذه فضيحة، فيُقتل:

### احفظن سرى فيسرى لا يُباح من يبح بالسر بعد العلم طاح

كصاحب الدعوة الجابة، لا ينال الدعوة الجابة إلا بعد أن تموت النفس، لماذا؟ لأن أي إنسان يقدم له إساءة صغيرة سيدعو عليه، وهذا لا يصح، فلا بد أن يكون على ميزان النبوة، فقد آذوه وفعلوا به ما فعلوا، وكان يقول:

في البدايات الباب الأول **(V·)** 

{ اللَّهُمَّ اغْفِر لِقَومِي، فَإِنَّهُم لا يَعلَمُونَ } \* أَ ومرة يقول: { اللَّهُمَّ أَهِد قَومِي، فَإِنَّهُم لا يَعلَمُونَ } ٢٦

ويقول له ملك الجبال: لو شئت أطبق عليهم الجبلين، فيقول له:

{ بَلْ أَرْجُو أَنْ يُخْرِجَ اللَّهُ مِنْ أَصْلَابِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهَ وَحْدَهُ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا }

لكن عندما تكون النفس حية، وأعطاه الله الدعوة المستجابة، فيسبب لنا مشاكل لا عد لها ولا حد لها في الكون ... لأنه عندما يؤذيه إنسان إذاءة بسيطة سيدعو عليه، والآخر يسبب له ضرراً بسيطاً يريد أن ينتقم الله منه، ولن ينفع هذا، لكن لا بد أن يكون على نهج النبوة لسيدنا رسول الله على.

فكل العطاءات وكل الهبات وكل التفضلات لا تكون إلا بعد موت النفس الموتة الإرادية الاختيارية عن شهواتها وحظوظها وأهوائها:

يعنى لم يعد يشتهي شيئاً إلا في القرب من الله!

أو في رؤية حبيب الله ومصطفاه!

أو في رضا الصالحين الأحياء عنه! لأنه يعلم أن رضاءهم من رضا الله ..

فلم يعد في نفسه شيء من أمور الدنيا .. ..

وما يحتاجه فهم كفيلون بأن يحققوه له، ولذلك لا بد من جهاد النفس أولاً.

نسأل الله عَلِن أن يرزقنا حُسن المجاهدة، وجميل المصاحبة، وأن يرفعنا إلى مقام المراقبة، ويؤهلنا لمقام المشاهدة.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُحَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم.

الباب الأول في البدايات **(V1)** 

٥٤ البخاري ومسلم عن أنس عبد الله بن مسعود في الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عنه عنه الله عنه الله

٤٦ شعب الإيمان للبيهقي عن عبد الله بن مسعود 🙇

٤٧ البخاري ومسلم عن عائشة ه



※الاقتداء بالمرشد في بدايته <sup>٢٨</sup>

الإمام أبو العزائم الله وأرضاه يركِّز في محاولة متابعة المرشد، والاقتداء به، فيقول في مذكرة المرشدين والمسترشدين: يجب على المريد أن يقتدي بالمرشد في بدايته، ولا يقتدي به في نمايته.

فكثير من الأحباب يضيعون، والذي يضيعهم أنه يرى المرشد الآن وحوله الناس، ويراه يركب سيارة، ويسافر بالطائرة، فيحاول أن يقتدي بمذه الأحوال!!

وفاته أنه لم يكن على هذه الحالة في البداية.

ففى البداية ذاق الأمَّرين . .

٤٨ المعادي – مقر الجمعية العامة للدعوة إلى الله ٧ من محرم ٤٤١هـ ٢٠١٩/٩/٦م

وهو يريد أن يأخذ هذه ويكون قد وصل واتصل، ولا يصح هذا، فيجب على الإنسان أن يقتدي بالشيخ في بدايته.

ففي البداية مثلاً يقول للسالكين: يجب على السالك في طريقنا هذا في سفره أن يركب الأشقُّ، مع استطاعته ركوب الأيسر، لتعويد نفسه على قول سيدنا عمر: اخشوشنوا فإن النعم لا تدوم.

فلا يقتدي بالمرشد أبداً في النهاية، وهو يريد جمعاً كهذا الجمع، فاجمع نفسك على الله، وهو يجمع عليك، لكنك لا زلت مجموع على الدنيا والحظوظ والشهوات، فماذا تفعل بجمع الناس عليك؟! هل تريهم ما أنت فيه من الدنيا والحظوظ والشهوات؟! لا ينفع.

فهذه الأمور التي ينبغي جيداً للمريد الذكي أن يأخذ حذره، وأن يقتدي بها.

الذي يحدث مع المرشد في النهايات ... هي بشريات لمن سلك طريق الإرادة، بأن الله عز جل يختم له بالحسني والزيادة، ... فيريك أن من يمشي في طريق الله ... كيف سيكون شكله!!.

لكن هل هو كان في البداية بهذه الحالة؟ أبداً!!!

أنا كنت في البداية أتجول في البلاد، فماذا كنت أركب؟

المواصلات العادية، ومكثت عدة سنوات في كل شهر رجب أمرّ على الأحباب كلهم على مستوى الجمهورية، وفي شهر شعبان كذلك، وفي شهر رمضان كذلك، وأتنقل بالموصلات العادية.

وأذكر أنني كنت في مغاغة بمحافظة المنيا ولم نجد مواصلات للقاهرة، سواء ميكروباصات أو قطار، فوقفنا على الموقف حتى جاءت سيارة نقل وركبت مع السائق في الكرسي الخلفي حتى وصلنا للقاهرة.

وذات مرة كنت ذاهباً إلى بلدة في المنيا اسمها (بان العلم) وكانت المشيخة في هذا الوقت قد أعطوني ثمانين كتاباً وطلبوا مني توصيلها، ووصلت لمدينة العدوة في الليل، وكان معى أخ، ولا توجد مواصلة لقرية بان العلم، فماذا أفعل؟

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

مشيت في الطريق وكان ترابياً، والكلاب من هنا ومن هنا، فقلت لرفيقي اقطع لنا فرعاً من شجرة لنخيف به الكلاب، ومشينا حتى وصلنا إلى الأحباب.

فهل رأيتم هذه الحالات؟! لا، أنتم رأيتموني أركب الطائرة والسيارة، ولكنني ركبت قطار الدرجة الثالثة، وبعد أن ترقينا ركبت قطار الدرجة الثانية، وكأنما كانت درجة أولى ولكنها كانت هكذا!!، وبعدها ركبنا الطائرة، ولكن بعد هذا الجهاد.

فالذي يُريد أن يركب الآن الطائرة مباشرة ومعك، فإلى أين يصل؟ لا ينفع هذا، لا بد أن يقتدي بالشيخ في بدايته، لأن النفس تحتاج لذلك:

#### هــذب الــنفس إن رمــت الوصــول غير هذا عندنا عين الفضول

فلو أنك ركبت الطائرة في البداية، وبعدها ركبت القطار فهل سترضى نفسك؟ ستجمح بك نفسك، وتقول لك: كيف تركبني الطائرة وبعدها تركبني القطار؟!!.

وماذا أفعل؟ أمشى كما بدأ الصالحون من البداية، .... وهم الذين ينعمون علينا في النهاية، ... فليست هذه طلباتنا، لأن طلباتنا ماتت، ... ولا يفرق معنا هذا من هذا، ... فهم كرَّمونا.

ولكنك تكرّم نفسك، ونفسك لا تزال لم تتزكى ولم تطهر!!، وهذا لا يجوز في حال المريدين الصادقين، فالمريد الصادق لا بد أن يقتدي بمشايخه في بداياتهم.

من أراد أن يقتدي بحضرة النبي على بذاته الشريفة وحضرته المنيفة، فهل يقتدي به وهو في المدينة في عهد الفتح، والوفود تأتيه من هنا ومن هنا، والذي يأتيه بملابس الأمراء كهدية، والذي يأتيه بفرس شكله كذا، وغير ذلك، أم يقتدي به في البداية وهو خارج من مكة خائفاً، وصنع خطة للخروج، ويختبئ في الغار، ويسير هنا وهنا؟!!.

#### كيف أقتدي به؟!!

إذا أردت الاقتداء الصحيح لأنال الفوز والفلاح، فأقتدي به ﷺ في بدايته، وليس لى شأنٌ بالنهاية، ففي النهاية جاء الفتح، سواء الذين دخلوا في الإسلام، أو الجيوش التي تكونت في هذه الفتوحات، فهل أقتدي به في هذه اللحظة؟ لا، بل أقتدي  وأبحث لي – إذا أردت ذلك – عن مكان كالغار أتوارى فيه وأذكر الله فيه، والغار معناه أنه مكان لا يراه فيه أحدٌ من البشر، ويتعبد لله فيه، فالمريد في البداية يكون هكذا لا يراه أحد ولا يطلع عليه أحد، لماذا؟ لأن النفس لا تزال حية، ولو رآه أحد من الجائز أن يغتر، وإذا اغتر ينضر، لذلك يريد أن لا يراه أحد، ولا يعرف ماذا يعمل، لأنه مع الله جل في علاه.

ذهب النبي الله المدينة المنورة وبدأ الفتح، فكان كل شيء يقوله يكون بصوت جهوري، لكى يتعلم كل من يسمعه، فهذه غير هذه.

وسيدنا رسول الله كان إذا صلى كانت تسبيحاته في الركوع تكون بصوت مسموع حتى من كان وراءه يسمع ويكرر، والسجود كان بصوت مسموع ليتعلموا من كان وراءه، حتى القراءة كانت بصوت مسموع، حتى ما قبل القراءة والتي نسميها بدعاء الاستفتاح أيضاً كانت بصوت مسموع، ليتعلم من كان وراءه.

فهل أفعل أنا ذلك الآن؟! لا، لكن عندما أُصبح إماماً ونصبوني فيقتدى بي، لكن أنا لا زلت ناشئ فأتوارى وأستتر، حتى أستعين على نفسي بهذه الأمور، لأن النفس صعبة جموح، وإن لم يتنبه لها الإنسان أنزلته – حتى ولو كان تجاوز السبع الطباق – إلى الأرض السُفلى.

لما فُتح عليه بهذا الفتح في نظره، وكان استدراجاً في نظر رب العزة تبارك وتعالى، فقال: ما الفرق بيني وبين موسى؟! أنا يجب أن أكون صاحب الوقت وصاحب الزمان، فماذا يمنعني؟ موسى، ودعائى مستجاب، فأدعو عليه أن يموت، وأكون أنا صاحب

الوقت وصاحب الزمان، أرأيتم ماذا تفعل النفس؟ فدعا على سيدنا موسى أن يميته الله، فغضب الله تعالى وقال له: أتدعو على موسى كليمي وصفييّ، فسُلب الذي معه: ﴿ فَٱنْسَلَخَ مِنْهَا ﴾ (١٧٥الأعراف) وأصبح كأنه حجرٌ ليس فيه سرٌّ ولا برٌّ ولا نفعٌ، لأن الله أخذ سره الذي جمَّله به عُلِيَّهُ.

ولذلك دائماً الذي يتبع الآداب يظلُّ سابحاً وناجحاً في الرحاب!! ... ولا عُذر للسالك في ترك الآداب، .... لأن أهم شيء يجمِّل نفسه به في البداية .... أن يحيط بالآداب إحاطة كلية.

فكنت كل ما أخاف منه في البداية أن أُسيئ الأدب مع شيخي رضوان الله عليه، لأننى كنت مدرك لهذا الأمر، فكنت أبحث وأشتري الكتب من هنا ومن هنا، حتى أجد صفحة أو نصف صفحة تتكلم عن الأدب مع الشيخ، لأعرف الأدب بالضبط، حتى أمشى عليه، لأن إساءة الأدب طرد من حضرة من يقول للشيء كن فيكون.

فإبليس لم طُرد؟ هل قصَّر في العبادة؟ لا، فكما ورد في الأثر:

### (( إبليس عَبَدَ الله ﷺ اثنان وسبعون ألف سنة، وليس في السماوات السبع موضع شبر إلا ولإبليس فيه سجدة لله تبارك وتعالى ))

فلم يكن يأكل ولا يشرب ولا ينام لأنه أخذ خاصية الملائكة، وكان في عبادة مستمرة، لكنه أساء الأدب في لحظة: ﴿ وَإِذْ قُلَّنَا لِلْمَلْتِمِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُوٓاْ إِلَّآ إِبْلِيسَ قَالَ ءَأُسْجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِيئًا ﴾ (١٦الإسراء) نفسه تمردت، فماذا كانت النتيجة من إساءة واحدة؟ ﴿ قَالَ ٱخْرُجُ مِنْهَا مَذْهُومًا مَّدْحُورًا ﴾ (١١٨عوف) وحذَّرنا الله فقال لنا: ﴿ لَّمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لَأُمْلَأَنَّ جَهَنَّم مِنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (١١٨الاعراف) كل من يمشى وراءك في طريق إساءة الأدب سيكون هذا مصيره، ولذلك إمامنا أبو العزائم قال لنا: ((الزم الأدب ولو رُقِّيت إلى أعلى الرتب)).

فكنت أبحث عن الآداب هنا وهنا وأجمعها، لأنني أعرف أن هذا هو السر، والذي يوفّي به ينال البر، ولن ينال إنسان محبة شيخه - والتي هي السبب الأساسي في رفع قدره - إلا بالتزامه الأدب التام ظاهراً وباطناً مع شيخه.

في البدايات الباب الأول **(۲۷)** 

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

هناك بعض الأحباب يُهيأ له أنه قد يضحك على الشيخ، ويجمِّل نفسه بالأدب الظاهر، وهو داخله غير ذلك، ونسى المسكين أن الشيخ قد وصل إلى:

{ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرِجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا }

وصل – بعد أن اكتمل فيه وصف العبودية – إلى أن جمَّله الله ﷺ بحلل الحضرة العلية، ولذلك دائماً المريدين الصادقين يُنزل الشيخ في هذه الأمور منزلة حبيب الله ومصطفاه، وحبيب الله ومصطفاه أنزله الله منزلة حضَّرة ذاته: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ ﴾ (١٠الفح) لم يقُل: كأنما، فلا تمثيل هنا، ولكن (إنما) يعني تأكيد، ولكي يُؤكد الأمر أكثر قال: ﴿ يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ أَيِّدِيهِمْ ﴾ (١١الفتح) لو قال: فوق أيديكم، فتكون اليد التي فوق أيديهم هي يد حضرة النبي، لكن اليد التي فوق أيديهم هي يد الله، فهذه إنابة تامة من حضرة الله لحبيبه ومصطفاه، لأنه فني عن كل شيء، وأصبح قائماً بالله لله تبارك وتعالى في عُلاه.

ولذلك قالوا: الأحاديث القدسية التي قالها الله كل الخصوصية تندرج كذلك على العارفين المخلصين، يعني كمثال:

# { وَانْ أَتَانِي يَمْشِي أَتَيْتُهُ هَرْوَلَةً }`

كذلك من أتى العارف يمشى، أتاه العارف بعطاءاته الإلهية هرولة، وإياك أن تقول أن التقصير من عنده، فنفسك تضحك عليك، لكن اذهب له ماشياً وسترى أنه يُهرول لك، لكنك قصرت، فالتقصير من عندك أنت وإياك أن تسيئ الأدب فتنسبه له، لأن الشيخ حريص كما قال الله: ﴿ حَرِيصٌ عَلَيْكُم ﴾ (١٢٨التوبة) حرصاً شديداً: ﴿ بِٱلْمُؤْمِنِينِ رَءُوكُ رَّحِيمٌ ﴾ (١٢٨ التوبة) .

هذا باقتضاب شديد الأمر الذي أريد أن أوضحه للأحباب ..وليتنا نطالع مراراً وتكراراً الآداب التي ذكرها الصالحون، ... والموجودة أيضاً في الكتاب المبين، وفي سُنَّة سيد الأولين والآخرين، وفي تعامل الصحابة المباركين .... مع سيدنا رسول الله الصادق الوعد الأمين وقد فصلنا هذا مرارا وتكراراً في الكثير من كتبنا علاوة على محاضراتنا.

٤٩ صحيح البخاري وابن حبان والبيهقي عن أبي هريرة 🍰

<sup>•</sup> ٥ البخاري ومسلم عن أبي هريرة ﴿

الذي يمشى على هذا المنوال .... إن شاء الله سيبلغ كل الآمال، ... ولن يتعثّر في الطريق مع أهل الأوحال، وسيكون إن شاء الله من الذين لهم قدر عال عند الله، وعند حبيب الله ومصطفاه على.

### الأدب الباطن مع الشيخ

#### سؤال: كيف أتأدب بالأدب الباطن مع الشيخ؟

كان يقول فيها الإمام أبو العزائم رضي وأرضاه: ((المريد الصادق يفهم إشارة المرشد قبل كلامه)) فيكون الباطن متصل بالباطن، ونحن كنا والحمد لله من فضل الله نفعل ذلك مع الشيخ، يعنى مثلاً: كنت أحضر كوب ماء للشيخ، فيكون الشيخ في هذه اللحظة يريد أن يشرب، ويكون الإنسان مشغول بالشيخ عن نفسه.

ولكن كثير من الأحباب ينشغل بنفسه، وليس له شأنٌ بالشيخ، سواء شرب الشيخ أو لم يشرب أو أكل الشيخ أو لم يأكل لا يعنيه، المهم أنه هو يشرب ويأكل، ولا يعنيه إلا نفسه!!.

ونحن لم نكن كذلك: ﴿ ٱلنَّبِيُّ أُولَىٰ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ (١١لاحواب) فكان الإنسان يعرف بالإلهام - والذي هو منه أيضاً - مراد الشيخ، فأقول أحياناً للأحباب: يكفى هذا، فقد انتهى الدرس، وأصرف الأحباب، ويكون هذا مراد الشيخ، وهذا لا يأتي إلا بعد الفناء.

وللأسف الأحباب الآن تركوني لكل من يريد أن يتكلم معى، فلا أحد يتكلم معهم، ولا أجد أحد يفهمهم، وأجد أسئلة غريبة الشكل، إن كان على الفيس بوك، أو على الملأ، أو غيره، على سبيل المثال سألنى شاب وقال لى: أنت قلت أن النفس لا بد أن تموت، فكيف يعيش الإنسان؟! فقلت له: لا بد للنفس أن تموت عن شهواها وحظوظها وأهوائها، ... فقال لى: إذا ماتت عن شهواها فكيف تتزوج؟! ... فقلت له: أنت تحتاج إلى جلسة طويلة، لأنه ليس معنا نهائياً، ولم يمشى معنا، مع أن أباه من دعاة الطريق، لكنه لم يُفهِّمه!!.

في البدايات الباب الأول  $(\lambda \lambda)$ 

وهي طبعاً أسئلة فكرية عقلية جدلية ... وهو يريد أن يجادل، .... وأنا لا وقت عندي لذلك.

لذلك يجب على الأحباب أن ينصحوا بعضهم، ويتناقشوا مع بعضهم في هذه الأمور، حتى يُعرِّفوا الآخرين هذه الأرضية التي يشربون بحا هذه العلوم الوهبية العلية، وإلا نحجز العلوم الوهبية ونبقى في العلوم الشرعية، ونغلق حنفية الإلهيات ونظل في الشرعيات، لأن الأُخرى تحتاج إلى: ﴿ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ (١٥٠الساء) فمن لم يسلم لا تحضره، ولا تجعله يأتي معك إلا إذا كنت مهدت أرضه وسقيته وأصبح جاهزاً.

فالفناء مقام عالٍ، وقد شرحناه ووضحناه وللأسف الأحباب لا يقرأون في الكتب، فلو قرأوا في الكتب لأصبح الأمر في غاية السهولة، لكن إخواننا الذين يحضرون معنا معظمهم يظن أنه في غنى عن هذه الكتب فلا يفتحها، فيحضر معنا وليس عنده أرضية، فماذا نصنع له؟!!.

مثلاً: أنت تُدَرِّس لطالب في الصف الثالث الثانوي، وهو لا يعلم شيئاً عن منهج الصف الثاني ولا الأول الثانوي، ولا المرحلة الإعدادية والإبتدائية، فهل يصلح ذلك؟

لا، لأن العلوم مبنية على بعضها.

ولا يصلح لمدرس واحد أن يدرِّس كل هذه العلوم، ولذلك يجب عليكم أن تقوموا بحذا التمهيد، ... حتى إذا حضر أحد يكون مؤهلاً لهذه التنزلات من فضل العلي الحميد تبارك وتعالى.

ومع هذا ألتزم ما دمت أنا في حضرة الشيخ، لا أفعل شيئاً إلا بإذنه، وهذا خطأ يقع فيه كثير من المريدين، فيأتيه خاطر في نفسه فيقوم بعمل هذا الخاطر في وجود الشيخ، بدون أن يشاور الشيخ، ويقول: الشيخ مشغول، لكن لا بد من الاستئذان، إما أن تذهب إليه وتهمس في أُذنه، أو تنادي عليه، لكن لا تجعل نفسك تضحك عليك وقيئ لك أن هذا إلهام من الله، وتنفذ هذا الإلهام، ومن الجائز أن يكون غير مناسب للوقت، فما دام الشيخ موجود معك، فلا تفعل شيئاً إلا بإذن منه.

ومعظم الخروقات والمشكلات التي تقع في اللقاءات بسبب هذا الأمر..

أن كل واحد يأتي على باله شيء يعمله دون أن يستشير، لكن لو كلنا استشرنا، فكلنا سنصدر عن رأي واحد، ولن تكون هناك مشاكل ولا خلافات ولا أي شيء.

وهل أستشير في كل صغيرة وكبيرة؟ لا، أمور نفسك أنت حر فيها، ولكني أتكلم على أمور الطريق إلى الله، فنحن في حفلة لا تخصك، ولكن تخص الطريق، وتريد أن تعمل أي شيء، فشاور، وهذه سُنَّة رسول الله على وأصحابه البررة الكرام.

### سجود إبليس

# سؤال: إبليس عَبَد الله أكثر من سبعين ألف سنة، فلماذا لم يسجد لآدم كما أمره الله؟

لأنه لم يكن له شيخ، فلو كان له شيخٌ أو مرشدٌ لما وقع في هذا المطب، لأنه كان سيستشيره: أأسجد أم لا؟ وكان سيقول له: اسجد، لأنه هذا أمر مباشر من الله، ولكنه لأنه ليس له شيخ وقع في هذا المطب.

والملائكة أنفسهم أحد الصالحين قال فيهم:

# أملاك ربي لهم شيخٌ يعلمهم فكيف لا تطلبون الشيخ بالهمم؟!

لمَّ أمرهم الله بتعلم الأسماء والصفات، قالوا: كيف نتعلمها؟

قال: ﴿ يَتَادَمُ أَنْبِعْهُم بِأُسْمَآبِهِمْ ﴾ (٣٣البقرة). فهذا شيخهم الذي عرَّفهم بالأسماء الإلهية التي طالبهم الله أن يعلموها من أسماء الله، وليس كما تقول بعض الكتب القديمة التي تحتاج أن تتغير وتتبدل أنه علمهم أسماء القصعة والقصيعة وغير ذلك، وهذا الكلام ما أنزل الله به من سلطان، لأن آدم هل كان يعرف أسماء الآلات التي لا عد لها ولا حد لها التي ظهرت في عصرنا؟

لا، وماذا يفعل الملائكة بهذه الآلات، ... وبالقصعة والقصيعة؟!!

هم لا يأكلون ولا يشربون.

في البدايات الباب الأول  $(\Lambda \cdot)$ 

فما هذه الأسماء؟

الأسماء الإلهية التي يواجههم بما الله على من أسماء الله الحسنى، فهذه أسماء خاصة بالملائكة، وهناك أسماء خاصة بالإنسان، وهناك أسماء خاصة بكل كائن من كائنات حضرة الرحمن على من الذي علمها؟ الله على ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ﴾ (١٣البقرة) ..

وهي الأسماء الإلهية، وأمر آدم أن يعلِّم الملائكة أسماءهم الخاصة بمم على قدرهم، ولن يُعلِّمهم الأسماء الأخرى.

فالملائكة أنفسهم لهم شيخ، فكيف يصل الإنسان إلى الله بدون شيخ؟!! من لا شيخ له فالشيطان شيخه.

### مدد العارفين بالبرزخ

### سؤال: العارفون المنتقلون هل لا يزالون يمدون وهم بالبرزخ؟

لا ..!! فلكل زمان دولةٌ ورجال، فنحن الآن هل ننفذ القرارات الجمهورية التي أصدرها الرئيس السابق أم الرئيس الحالي؟ الرئيس الحالي لأنه هو الجالس على الكرسي، أما السابق فقد انتهى زمنه.

فالشيخ الذي انتقل إلى جوار الله له قدره ومنزلته، لكن حكمة الله: ((الله حيٌ قيوم ولا يصل إليه واصل إلا بحيٍّ قائم)) لا بد من حيّ قائم يجالسنا ونجالسه، ويكاشفنا بما في نفوسنا، ويوجهنا، ونستشيره، ونستنير برأيه، وهؤلاء لا أحد منهم ينتقل إلا ويعيِّن الله مكانه آخر.

وكان الإمام أبو العزائم الله يقول: ((لو بُعثت في عصر أبي الحسن الشاذلي لكنت تلميذاً له، ولو بُعث أبو الحسن الشاذلي في عصري، لكان تلميذاً لي)) كل واحد له عصره وزمانه وأوانه، وفي عصره كان هو إمام الوقت وإمام العصر.

لكن لو كان أمر التصريف قائم وهو في البرزخ، فيكون الأُولى بنا بدلاً من أن نتبع رجلاً في البرزخ، أن نذهب للأصل وهو رسول الله الله!!، وخاصة أن الأصل يواجه الكل يقظة ومناماً، وحلاً وترحالاً، فيكون أهدى وأقوم.

لكن لا بد من حكمة الله كما قال الإمام أبو العزائم:

(( الله حيُّ قيوم ولا يصل إليه واصل إلا بحيٍّ قائم )) وحيٌّ يعني موجود بيننا، أحياه الله الحياة الروحانية.. وهو حيٌّ بالحياة الجسمانية، وأقامه الله، وأذن له رسول الله بأن يقوم بهذه المهمة بالنيابة عن حضرته على.

فإذا أقام نفسه، فليس لنا شأنٌّ به، فهذا لهوى في نفسه، أو لشهوة في نفسه، أو لحظِ دنى في نفسه، فليس لنا شأنٌ به، لكن لنا من أقامه سيدنا رسول الله، أو أقامه -على الأقل - العبد القائم عند انتقاله من الحياة الدنيا، وقال: هذا الرجل هو الذي أئتمنه على الطريق، والذي تمشون معه وتظلون ملازمين له.

### الانشغال بالأهل والأولاد

#### سؤال:

ننشغل بالأهل والأولاد ومشاكلهم، فكيف نتخلص منهم .... لنتفرغ لطاعة الله علا؟

المشاكل لن تنتهى، ونظام الصالحين كما قال سيدي عبد الوهاب الشعراني الله في مننه الكبرى:

((انشغلنا بالله تبارك وتعالى بالكلية، فتولَّى تبارك وتعالى تربية أولادنا وسياسة زوجاتنا))

إذا انشغلت بالله، فإن الله يتولى الأمور التي أنت مكلَّف بما، وهذا تجده في حال الصالحين، والأمثلة والنماذج موجودة بينكم وبين الخلق أجمعين.

فنحن مشغولون شرقاً وغرباً وسفراً وحلاً وترحالاً وشغلاً وغيره، فمن الذي تولى الأولاد؟ رب العباد تبارك وتعالى، وربَّاهم أحسن تربية دنيوية وأُخروية، ولو ربيتهم أنا فلن أصل لهذه التربية!، ...

في البدايات الباب الأول (XY)

وهذا نظام الصالحين الصادقين رضوان الله تبارك وتعالى عليهم أجمعين.

أنت تريد أن تربى أولادك بنفسك، فننظر ماذا ستفعل؟!

إذا قدرت على ولد واحد فسنعطيك نيشان، ولكن الصالحين يقبلون على الله، والله يتولى أولادهم وزوجاتهم بفضله ومنته وتربيته تبارك وتعالى.

### زيارة الولى

#### سؤال: هناك مقولة: (لا يُزار الولى إلا بإذنه) فما معنى ذلك؟

العبارة قيلت في الأولياء الأحياء، وإن كانت تمشى مع الأحياء والأموات، فلا يزار وليٌّ، وهذه الزيارة التي فيها استنارة، وفيها قربي، وفيها مودة، وفيها إمدادات، وفيها أنوار، لا تتم إلا بإذن من الشيخ لأنه هو الذي يفيض ذلك.

لكن لو ذهب أحد لزيارته كضيف، فهذه زيارة للضيافة، وسيقوم معه بواجب الضيف، لكن هل سيأخذ شيئاً من الأمور الأخرى؟! لا، لأنها لا تخرج إلا لوفي أو صفى، لكن لو كان ضيفاً، سيقدم له الطعام والشراب، ويتحدث معه، حتى في معظم هذه الأحوال يترك المجال للضيف ليتكلم كما يشاء، وهذه اسمها زيارة للتعارف وللتآلف، أو لطلب مصلحة.

لكن الزيارة للقربى والمودة هي الزيارة التي تتم بإذن، لينال الإنسان ما قُدِّر له من عطاءات حضرة الرحمن، ومن عطايا النبي العدنان صلى الله وسلَّم وبارك عليه.

فالزيارة يجب أن تكون بإذن، ولو لم تتيسر الزيارة لأهل هذه الزيارة فيكون بسبب خارج عن النطاق، فأذكر أبي مرة أردتُ زيارة الشيخ، فركبتُ أوتوبيس من طنطا للزقازيق، ونزلت فصليت الظهر، ثم ركبت الأوتوبيس وعُدت، وبعدها بفترة قابلت الشيخ، فقال لي: يا بني أنا كنت في السويس!!. مرة ثانية ذهبت لزيارته يوم جمعة، فزوجة الشيخ قالت لي: الشيخ قال لي: فوزي سيأتي، فعرّفوه أنني سأُصلى الجمعة في قرية هرّية رزنة!! ...

فانظر إلى أحوال الصالحين، معهم خط سيرك بالكامل!!.

في البدايات الباب الأول (۸۳)

#### درجات القرب

#### سؤال: ما درجات القرب؟

قلنا قبل ذلك أن هناك كشوفاً (سجلات) للمحبين وكشوفاً للمحبوبين، وهناك كشوفاً لأهل اليمين وكشوفاً للمقربين، وهناك كشوفاً للمريدين وكشوفاً للمخلصين.

كلنا في الكشوف الأولى ...

كشوف المحبين وكشوف أهل اليمين وكشوف المريدين وكشوف المخلِصين . .

أما الأُخرى فتحتاج لجهاد النفس:

حتى يتم عليَّ الاختيار، وأرتفع ببركة الاجتباء أو الاصطفاء إلى هذا المقام العظيم: ﴿ وَجَدِهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ ﴾ (١٧٨-ج) لماذا؟ لتنالوا: ﴿ هُوَ ٱجْتَبَلَكُمْ ﴾ (١٧٨-ج) تنال مقام الاجتباء..

وهذه السعادة العظمي.

أما الباقون فكلهم في كشوف المحبين والمريدين ... وسيكونوا معنا إن شاء الله ... هنا ... وفي الآخرة.

إذا كان من أحب قومٌ – حتى لو لم يجالسهم – حُشر معهم، وأحياناً يُحكم عليه بالنار، وعند أبواب جهنم، تقول له الملائكة: ألم تجلس ولو مرة في مجلس رجل من الصالحين؟ فيتذكر ويقول: جلست في مجلس الشيخ فلان، أو مع الشيخ فلان مرة، فيقولون له: اهتف باسمه – يعني نادي عليه – فينادي، فيقول الشيخ: يا رب أدخله الجنة من أجلى، فيخرجه من النار ويدخله الجنة بشفاعته!.

ولكن المقامات الأخرى تحتاج إلى جهاد وبلاء وأعمال وأحوال توصله إلى ما يصبُو إليه من آمال إن شاء الله. ... وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا لحُمَّد ... وعلى آله وصحبه وسلَّم ...

الباب الأول في البدايات (۱۶۸)



# \*الآداب الشرعية لزيارة الأحباب ° \*

هناك نقطة جوهرية أوصانا مشايخنا في طريق الله أجمعين أن نلتزم بها، وجعلوها علامة على إخلاص وصدق السالكين لطريق رب العالمين على الله المالكين السالكين الطريق الط

٥١ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ٦ من ربيع الآخر ١٤٤٠هـ ٢٠١٨/١٢/١٣م

الباب الأول في البدايات (۸۵)

فنحن إخوة في الله، وبيننا مودة، وبيننا تراحم، وبيننا صلات قربي، وبيننا تجانس فيما نهدف إليه أجمعين وهو رضوان الله... وطلب القرب منه على الله الجمع على حبيبه ومصطفاه 🌉.

### مودة الأحباب

هذا الترابط يقتضى تبادل الزيارات لزيادة المودة، ولزيادة المحبة، لقوله على:

{ تَوَادُّوا تَزِيدُ فِي الْقَلْبِ حُبَّا، وَتَذْهَبُ بِغَوَائِلِ الصُّدُورِ } \* ٥

توادُّوا تحابُّوا، لا بد أن يكون هناك مودة حتى تكون المحبة، وكيف تكون المودة؟ لا بد أن تكون على الأسس الشرعية المرعية، فأمرنا النبي على عند الذهاب إلى المنازل أن نُطبق آيات كتاب الله ﷺ الموجودة في قرآن الله الذي يُتلى إلى يوم الدين.

فلا بد للمؤمن أن يستأذن، وعند الاستئذان لا ينبغي أن يقف في مواجهة الباب، بل لا بد أن يكون في جانب من الباب، بحيث لو فُتح الباب لا يرى من بالداخل، يراه من بالداخل ولكن هو لا يطَّلع عليه ولا يراه: ﴿ لَا تَدُّخُلُواْ بُيُونًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّكُ **تَسَتَأُنسُواْ ﴾** (۲۷النور).

وانظر إلى كلام الله اللطيف؛ فلم يقُل (حتى تستأذنوا) ولكن: ... ﴿ حَتَّكْ تَسْتَأْنِسُواْ ﴾ وما الفرق بين تستأذنوا وتستأنسوا؟ قد أئذن لك ولكني متضرر ولا أريدك، أما الأُنس فمعناه أني فرحٌ بمجيئك، وفرحٌ بالجلوس معك، وفرحٌ بدخولك منزلي، فهناك فرق بين الإثنين.

فأحياناً يأذن الإنسان لشخص وهو لا يُحب أن يراه، ويُدخله البيت وهو متضايق، ويتركه في حجرة الجلوس ويذهب لزوجته ويطيل في الكلام ولا يريد أن يجلس معه نهائياً، وكأنه يقول له: قم وانصرف، مع أنه أذن له.

لكن الاستئناس يعني الترحيب، والبشاشة، والقبول، واللطف، والفرح بمجيئه، ولا يريد أن يتركه، وكلما أراد أن ينصرف يطلب منه عدم الانصراف.

٢٥ شعب الإيمان للبيهقي عن أم حكيم في

في البدايات الباب الأول **(**77)

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

فنطرق الباب ونحن على جانب منه، وإن كان بالجرس فلا نفعل مثل البعض الذي لا يرفع يده من على الجرس حتى يكاد يحرقه، فالجرس مثل الطرق، اطرقه! واتركه! .. كم مرة؟ .... قال ﷺ:

# ٥٣ { الِاسْتئْذَانُ ثَلَاثٌ }

لكنه من يضع يده على الجرس باستمرار قد يحرق الجرس، ويسبب إزعاجاً لمن في المنزل، إن كان أحد نائماً، أو طفل صغير ونائم، فلماذا ذلك؟!!، فالإسلام أمرنا بالرأفة والرحمة حتى في استخدام هذه الوسائل المادية، فيفتح الباب برفق، ويُغلقه برفق، ويرفع أي شيء برفق، ويضعه برفق، وكل أمور المؤمن مبنية على الرفق، قال على:

{ إِنَّ الرِّفقَ لا يَكُونُ فِي شيءٍ إِلَّا زَانَهُ، وَلا يُنْزَعُ مِنْ شَيءٍ إِلَّا شَانَهُ } \* ٥ فستأذن ثلاث، لماذا؟ قال على:

{ الاسْتِئذَانُ ثَلاث، فَبالأُولَى يَسْتَنصِتُون، والثَانِيةَ يَسْتَصلِحُون، والثَالِثَة يَأْذَنُونَ أَو يَرُدُونَ }

ويستصلحون يعني إذا كانت امرأة في البيت وغير مرتدية الزي الشرعى، فتلبس الملابس الشرعية لتفتح الباب، وبعد الثلاث مرات، ينتهي الأمر: ﴿ وَإِن قِيلَ لَكُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

شيخنا في الطريق الشيخ مُجَّد على سلامة رحمة الله عليه قال: نفرض أنني وصلت من مشوار طويل لزيارة أخى في الله، وقالوا لى أنه غير موجود، فهل يصِّح أن أدخل؟ لا، وماذا أفعل؟ قال: اذهب إلى بيت الله، وقُل لهم: أنا في المسجد الفلابي الذي بجواركم وأنتظره هناك عندما يأتي ... لكن كيف تدخل وليس في البيت رجلٌ؟! بَعذا تكون قد خرقت صدر الشريعة المطهرة، قال على:

<sup>🗫</sup> صحيح مسلم والترمذي عن أبي موسى الأشعري 🙇

٤٥ صحيح مسلم عن عائشة على الله

٥٥ أخرجه الديلمي في الفردوس عن أبي هريرة هي

# { لَا يَخْلُوَنَّ أَحَدُكُمْ بِامْرَأَةٍ، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ ثَالِثُهُمَا } ^ ٦٥

ونحن محافظون على الشريعة المطهرة، فلو أن بيني وبين أخي فلان مودَّة، وزادت المودة حتى صارت بين زوجاتنا، فزوجتي قالت لي: خذ هذه الأشياء وأوصلها لبيت فلان، فهل يجوز أن أذهب لبيت فلان وأنا أعلم أنه غير موجود؟!! لا، ولكن أعطيها له هو، لأن هذا هو الأدب الشرعي.

لو كنت أتسوَّق ومعى مشتريات، وهناك صديق عزيز سيذهب معى للبيت، فهل يصح أن أجعله يفتح لي الباب؟!! لا، لأن زوجتي تعلم أنني قادم بمفردي، وليس معي أحد، فتظل بملابسها الحاسرة، فلماذا تتهجَّم على بيوت الناس، وتخالف شرع رب الناس تبارك وتعالى، والإمام أبو العزائم ره وأرضاه قال لنا أجمعين:

#### من خالف الشرع الشريف فليس من آل العـزائم فـافهمن برهـاني

هل من الأدب الشرعى أن تكون هناك مودة بيني وبين شخص مودة وأخوة في الله، فأقول لزوجته أعطني رقم هاتفك لنتواصل؟!! هذا لا يصح في طريق الله، لكن لو احتجت لشيء من أخى في الله، ولا أستطيع التواصل معه، فأقول لزوجتي اتصلى بزوجة فلان واسأليها عنه، واطمئني منها على أحوالهم وأخبارهم.

الحبيب على وهو من تعلمون أدباً وكمالاً ولُطفاً وجمالاً:

كان ﷺ معتكفاً في مسجده المبارك في أواخر شهر رمضان، وراحت السيدة صفية زوجته تزوره، وكان في الليل، فخرج يمشى معها حتى لا تمشى بمفردها، وإذا باثنين من الصحابة، فلما رأيا رسول الله على كأهما يُريدان أن يتهامسا، وأسرعا، فقال على:

{ عَلَى رِسْلِكُمَا إِنَّهَا صَفِيَّةُ بِنْتُ حُيِّ، فَقَالاَ: سُبْحَانَ اللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ!، قَالَ: إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنَ الإِنْسَانِ مَجْرَى الدَّمِ، وَإِنِّي خَشِيتُ أَنْ يَقْذِفَ فِي قُلُوبِكُمَا سُوءًا }

٥٧ صحيح البخاري عن صفية بنت حيي رهي

٥٦ مسند أحمد وابن حبان عن عمر بن الخطاب ﴿

الشيطان بداخل الإنسان وليس خارجه يجري مجرى الدم:

ولذلك كان بعض المتشددين يلتصق بي في الصلاة، ويضع أصابع رجليه على أصابع رجلي، وأنا أتأذَّى من هذا الوضع، فقلت له: لماذا هذا يا بني؟!

يقول لى: من أجل الشيطان، فأقول له:

الشيطان بداخلك وليس بيني وبينك، كما ذكر الحديث.

لكن هل الشيطان في المسافة التي بيني وبينك؟ لا!!

لكن بداخلك:

ولو كان في المسافة التي بيني وبينك فلماذا نستعيذ بالله من الشيطان الرجيم؟!! نحن نستعيذ بالله من الشيطان الرجيم لأنه بداخلنا.

فهذا كان هدي رسول الله على الذي علَّمه لأصحابه المباركين رضوان الله تبارك وتعالى عليهم أجمعين.

فمهما توطدت العلاقة بيننا، ومهما زادت أواصر الحبة بيننا، ومهما كانت درجة الثقة بيننا، .... فإن الذي يحافظ على الذي بيننا .... اتباع شرع الله الذي جاء به حبيب الله ومصطفاه.

وأظنكم تشاركوبي في الرأي أن أي واحد منا يفرح عندما يجد أخاه محافظاً على شرع الله، ويحزن في نفسه عندما يجد أخاه وقع في مخالفة شرعية في بيته أو مع زوجته أو غير ذلك، فكلنا هذا الرجل، فلماذا نضع أنفسنا في هذا المنوال؟!!.

ونفرض أن إنساناً لا يعرف هذه الآداب الشرعية وأخطأ، فلا ينبغى السكوت على ذلك، بل لا بد أن أُوجّهه ولكن بلُطف ولين، لكن لا أسكت، لأني لو سكتُ سيظن أن ما يفعله ليس فيه شيء، وقد يزيد منه، وأكون أنا السبب لأنني لم أوجهه.

مثلاً: هو اتصل بزوجتي، ... فأقول له: لم تفعل ذلك؟ لماذا تتصل بزوجتي؟

لو أردت شيئاً فأنا موجود، ... وحتى لو اتصلت بي ولم أرد عليك، ... فزوجتك موجودة وهي تتصل بزوجتي.

في البدايات الباب الأول (۸۹)

وهذا هو الأدب الإسلامي الذي لا ينبغي التنازل عنه أبداً، أنت تتنازل عن حق لنفسك، لكن حق الشريعة حق لله، فهل من حقك أن تتنازل عن حق الله؟! لا، حق الله لا يتنازل عنه الإنسان أبداً، حتى ولو كان مع أقرب الناس إليه.

نفرض أنني أعيش في بيت واحد أنا وأخي كما كان في الماضي، وجاء أخي ودخل المكان الذي أنام فيه أنا وزوجتي، فهل أسكت؟! لأ، لأن هذا شرع الله، وحتى لو كان أبي لا أسكت عن ذلك، فشرع الله لا يتنازل عنه الإنسان أبداً مهما كانت درجة القرابة، لأن هذا هو الحد الفاصل للمشاكل بين جميع البشر.

## الشربعة حصن الأمان

فلو نظرنا نجد أن معظم المشاكل سببها الأساسى: التهاون في أمر من أمور الشريعة ... وبعض المنتسبين إلى الصالحين يُعطى لنفسه تصريح أنه يخترق الشريعة المطهرة مع الآخرين، وهي الطامة الكُبري التي تحدث في طريق الله:

وهذا كلام لا نسمح به بيننا أبداً ....

ما بيننا وبين بعضنا الشريعة المطهرة التي أنزلها الله، والتي جاءنا بما سيدنا رسول الله ﷺ ... فالشريعة هي الحصن:

ولا بد أن نحافظ على هذا الحصن ما حيينا ...!!

حتى نخرج من الدنيا ونحن كما قال ﷺ:

{ كُلُّ رَجُلِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ عَلَى ثَغْرَةٍ مِنْ ثُغَرِ الإسْلامِ، اللَّهَ الله، لا يُؤْتَى الإسْلامُ مِنْ قِبَلِكَ }

واشتهر القول أن كل مسلم على ثغرِ من ثغور الإسلام، فإذا تماون إخوانك فاشدد أنت لئلا يُؤتى الإسلام من قِبَلك.

كذلك لا يصح شرعاً ولا عُرفاً أن أكون مقيم في القاهرة مثلاً، وأخى مقيم في

٨٥ أخرجه المروزي في السُنَّة عن يزيد بن مرثد ﴿

أحد الأقاليم وأعطيه مفتاح سكني حتى إذا حضر وأنا غير موجود يدخل مباشرة!!

فلماذا أمر الله بالاستئذان؟!!

فلابد من الاستئذان أولاً، والإستئذان الآن أصبح له وسيلة سهلة ومُيسرة وهي التليفون، فأكثر الناس الآن عندما يريد زيارة أحد يتصل بالتليفون، ليستأذن في الزيارة، وهذا إذ لم يأخذ ميعاد سابق، ولكن من الأفضل أن يأخذ ميعاد سابق لينتظره، وهذا الأصوب في دين الله، وفي شرع الله عَيْلَا.

سيدي أبو اليزيد البسطامي ره وأرضاه:

كان من الصالحين، وكان يُحب أن يزور الصالحين، فسمع عن رجل من الصالحين في بلد بجواره، فأخذ أحد رفقاؤه وقال له: هيا نزور هذا الرجل الصالح ...

وهذا الرجل كان إمام مسجد، فسألوا عنه، فقيل لهم: لم يأت بعد، فتوجه للقبلة فوجد بُصاق في القبلة - يعني هذا الرجل يبصق في القبلة، - فقال لرفيقه: هيا بنا معه؟!!، يعني كيف يبصق في القبلة وهي موضع نظر الله ١٤٠٠ وقد قال ﷺ:

{ إِذَا كَانَ أَحَدُكُمْ يُصَلِّي فَلَا يَبْصُقُ قِبَلَ وَجْهِهِ، فَإِنَّ اللَّهَ قِبَلَ وَجْهِهِ إِذَا صَلَّى } • •

وفي الأثر: (( الله في قبلة المصلى ))

من الذي في القبلة؟

الله، ... فكيف يبصق في القبلة؟ !!!!!!

فقال له: هذا غير ملتزم بالآداب الشرعية، فلا يجب أن أُسلم عليه ولا أنتظره.

فميزان الشريعة:

هو الميزان الذي أمرنا به الله، والذي أوصانا به على الدوام سيدنا رسول الله. نسأل الله عَلَى أن يُجملنا بالشريعة المطهرة على الدوام أجمعين.

في البدايات الباب الأول (91)

٩٥ البخاري ومسلم عن ابن عمر رضى الله عنهما

### التقبيل والعدوى

ومن آداب الزيارات:

أمر هام أريد أن أنبِّه إليه وبالذات هذه الأيام مع إنتشار العدوى من وقت لآخر:

فإنى أرى كثيرين من الأحباب إذا التقوا قبَّل بعضهم بعضاً! فأين ورد هذا التقبيل؟ ... لم يرد تقبيل الرجل للرجل في حديث صحيح أو ضعيف، فإذا أردت التقبيل قبِّل يديه، والعلم الحديث قال: أن العدوى تنتقل بسرعة عن طريق التقبيل، وخاصة أصحاب المناعة الضعيفة ..

والعلماء قالوا: التقبيل على الوجه ممنوع بالنسبة للرجال.

وكذلك وقد سبق أن نبهنا: أن البعض قد يكون مصاباً ببرد خفيفٍ أو شديد! ثم يقول لنفسه أن الله سيحفظ الأحباب من العدوى لبركة الزيارة أو الشيخ أو مثل هذا!

هل يصحُّ؟ .... هل أزور إخواني لأنقل لهم المرض!

بل إننى أعتذر عن الزيارة وأتصل بالأخ المسؤول أو الشيخ مثلا وأعتذر لمرضى وسوف يسوق الله لى بركات لقاء الأحباب ببسر محافظتى على السنة وحرصى على سلامة إخوانى وأحبابي الجسمانية والنفسية!!

كما نبهنا كثيرا أن الأخ يتجهز لزيارة إخوانه بما يحتاج من لباس ومنشفة وأدوات شخصية! وأنبه وأقول وأدوية لو كان له دواء وتينى ولا يصج أبدا أن يزور أخ أخاه ثم يسأله عاجلا و آجلا أين الصيدلية فقد نسيت دواء كذا! ولا يفعل شيئاً من ذلك إلا إذا ألم به عارض غير معلوم فالضرورات لها أحكامها!

وكذلك تقبيل الأطفال الصغار أبناء إخوانه!!، لأن الأطفال مناعتهم ضعيفة ويُصابون بالعدوى سريعاً، وتصر النساء أن يُقبِّلن الأطفال، ولكن نعمل كما كان يفعل حضرة النبي، فقد كان يُقبِّل الطفل من رأسه أو من أعلى جبهته، لكن ليس من الخدين، لأن التقبيل على الخدين يجعل الأنف على الفور يُصاب، والفم يُصاب، وينتقل الفيرس بسرعة رهيبة، والطفل يتألم ويشكو، ونسأل من أين أصيب؟! من العدوى.

٠٠ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ٢٣ من جمادي الآخر ١٤٤٠هـ ٢٠١٩/٢/٨

#### الوقاية من الحسد

وعند الزيارات:

قد يطلع الأخ على بعض شؤون أخيه في منزله أو مجلسه أو عندما يستقبله في بيته أو ينقله بسيارته مثلاً ... فقد يحسده دون أن يشعر بذلك!!

بل إن الإنسان قد يحسد ابنه، ... أو يحسد زوجته، أو يحسد سيارته، ... أو يحسد أي شيء عنده، فما الوقاية؟ أقول:

( بسم الله، ما شاء الله، لاقوة إلا بالله )

لو سمعت قاريء يقرأ القرآن أقول:

(بسم الله، ما شاء الله، لاقوة إلا بالله)!

أو عالماً على المنبر أو على كرسي يعطي درساً، أقول: (بسم الله، ما شاء الله، لاقوة إلا بالله) ... وأقولها بصوت مرتفع حتى يعرف كل من بجواري ويقولون مثلى.

فإذا دخلت لأي مكان ولو كان بيتي، فلا بد وأنا داخل أقول:

( بسم الله، ما شاء الله، لاقوة إلا بالله )

فهي الوقاية التي جاء بما لنا الله من العين.

فإذا رأيت أي شيء أعجبك في نفسك أو في بيتك أو في أولادك أو في جيرانك أو في مسجد أو في أي مكان فعلى الفور المؤمن يكون دائماً على لسانه:

( بسم الله، ما شاء الله، لاقوة إلا بالله )

وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلم



إشارات في حديث ( سووا صفوفكم )

قال رسول الله ﷺ:

{ سَوُّوا صُفُوفَكُمْ، فَإِنَّ تَسْوِيَةَ الصَّفِّ مِنْ تَمَامِ الصَّلاةِ } ٢٢

٦٦ المقطم - مجمع الفائزين الخيري ٢٠ من ربيع الآخر ١٤٤٠هـ ٢٠١٨/١٢/٢٧م

﴿ الباب الأول في البدايات (٩٤)

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

هناك لمحة في هذا الحديث استشفها الصالحون، لأنه كما أن لكل آية في القرآن ظاهر وباطن، فإن لكل حديث للحبيب على ظاهر وباطن، فالظاهر نذكره للكل في المساجد، أما الباطن فلأهل السير والسلوك إلى ملك الملوك على.

### الأدب الظاهر لدخول المسجد وإجتماع المسلمين

موضع نظر الله في الصلاة، هل الجسم أم القلب؟ القلب، قال على:

{ إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُوَرِكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ } [ا

والأحاديث النبوية بيَّنت الأدب الظاهر الذي ينبغى للإنسان أن يتأدب به عند دخول المساجد يوم الجمعة، بأن يغتسل بالماء، إذا كان غير مسافر، ويلبس أحسن ما عنده، ويغسل أسنانه، ويتعطر.

وبالمناسبة أريد من الأحبة جميعاً أن يبثُّوا في إخواهم أمر العناية بالأسنان .... من أجل رائحة الفم

فلا يبنبغي لرجل يمشى في ركاب الصالحين أن تكون رائحة فمه كريهة، وكثير ما يأتيني أحد ليكلمني، فلا أستطيع شمَّ رائحة فمه، لماذا؟

لأنه لا يمشى على السُنَّة، قال ﷺ:

# { اسْتَاكُوا وَتَنَظَّفُوا } ۖ

وقال ﷺ: { صَلاةٌ بِسِوَاكٍ خَيْرٌ مِنْ سَبْعِينَ صَلاةً بِغَيْرِ سِوَاكِ } ۖ وقال ﷺ: { لَوْلَا أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي، لَأَمَرْتُهُمْ بِالسِّوَاكِ عِنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ } ۖ

لكى تكون الرائحة طيبة، ومع السواك معجون الأسنان والأطباء يقولون: على الأقل لا بد من استخدام المعجون مرتين في اليوم، مرة في الصباح بعد الفطور لأنه

٦٢ البخاري ومسلم عن أنس رهي

٦٣ صحيح مسلم وابن ماجة عن أبي هريرة 🙇

٦٤ مصنف ابن أبي شيبة والحاكم عن سلمان بن صرد 🙈

٦٥ سنن البيهقي ومسند أحمد عن عائشة رهي

٦٦ البخاري ومسلم عن أبي هريرة رهي الله

لذلك على الأقل لا يتهاون الإنسان في ذلك في السفر، فإذا سافرت يكون معك معجون الإنسان والفرشة، والفرشة قالوا: لا تزيد مدة استخدامها عن شهرين .. أو ثلاثة كحد أقصى.

فلا يجب التهاون في ذلك، والرسول على عندما وجد البعض يدخلون عليه بهذا الوضع من الرائحة الكريهة والأسنان الصفراء، قال لهم:

# { مَالِي أَرَاكُمْ تَدْخُلُونَ عَلَيَّ قُلْحًا؟! اسْتَاكُوا }

يعني لا تدخلوا علي بهذه الصورة، نريد الصورة الطيبة، فالإنسان إذا كان ذاهباً لصلاة الجمعة لا بد أن يغسل أسنانه، ويوجد الآن في الصيدليات بخاخة للفم، تجعل رائحة الفم طيبة.

وأنت وزوجتك يجب أن تتعودا على ذلك قبل النوم، لأن كثير من الأحباب عند النوم يدير وجهه في الجهة الأخرى من رائحة فم زوجته، وهي نفس الأمر، فلماذا؟!! فيجب أن نغسل الأسنان بالمعجون، ونبخ بالبخاخة، فالرسول قال لنا كلنا:

{ إِنَّكُمْ قَادمُونَ عَلَى إِخْوانِكُمْ فَأَصْلِحُوا رِحَالَكَمْ، وأَصْلحوا لبَاسَكُمْ حَتَّى تَكُونُوا كَأَنَّكُمْ شَامَة في النَّاسِ، فَإِنَّ اللَّه لاَ يُحبُّ الفُحْشَ وَلاَ التَّفَحُش }

لا بد أن يكون المسلم أعظم الناس شأناً في كل أموره، فيغسل أسنانه ويلبس أحسن ما عنده، ويجب أن نبخر المسجد كل يوم جمعة صباحاً، لأنها سُنَّة، أما معطر الجو فقد قيل أنه يُتعب الأنف والصدر ويصيب الإنسان بحساسيات، لكن البخور لا يصيب بحساسيات ولا بأي شيء، بل أيضاً يطرد الأرواح الشريرة التي توسوس للناس، وتصيبهم بالهواجس.

حتى البيوت يجب أن نبخرها ولو كل أسبوع مرة، في ليلة الجمعة أو يوم الجمعة

٧٦ مسند أحمد والحاكم عن تمام بن العباس رضي الله عنهما

٦٨ سنن أبي داود والحاكم عن أبي الدرداء 🚇

صباحاً كالمساجد، لكى تطرد هذه الأرواح الشريرة التي تعاكسنا وتشاكسنا.

والسواك يتم استخدامه:

قبل الوضوء، ومن أعلى الأسنان إلى أسفل كمعجون الأسنان، وبعد أن أستخدمه أغسله وأنشفه (أجففه) .. لأن كثير من الناس يستخدمه ثم يضعه في جيبه، وكل فترة يضعه في فمه ويمصُّه، فهذه عادة وليست سُنَّة، وليس لنا شأنٌ بذلك ..

فالمفروض أن كل مرة نستخدم فيها السواك، يجب أن نغسله وننشفه بعدها، وكذلك يجب إزالة الجزء الذي استكنا به بعد استخدامه مرتين أو ثلاثة.

وإذا كان بعض الناس لِثَّته لا تتحمل السواك فيستعمل فرشة أسنان ناعمة، حتى لا تؤذي لثة الإنسان.

#### الأدب الباطن للقاء الأحباب

فهذه الآداب الظاهرة قبل دخول المسجد لصلاة الجمعة، فإذا أخذت كل هذه الآداب الظاهرة ودخلت المسجد وقلبي مشغول بمن في البيت، وبمن في العمل، وبالكلام الذي تحدثت به بالأمس مع فلان ومع فلان، فهل أكون بذلك موضع نظر الله؟ لا، لكن موضع نظر الله لا بد أن أغسل قلبي من الأغيار مما سوى الله، كما أنني أغسل جسمى أغسل قلبي.

فأنا شخصياً عندما أستحم، ومن السُنَّة الدعاء أثناء الاستحمام، فأقول: اللهم اغسل قلبي من سواك.

فلا بد من ذلك، لأنني لا أستطيع أن أغسل قلبي، فمن الذي يغسله؟ الله على، فأنا أغسل جسمى، والله يريد قلبي، فهو يتولاه، لذلك أقول: اللهم اغسل قلبي من سواك، لكي أغسله من الأغيار، وأدخل مع الأخيار والأبرار والأطهار الصالحين لنظر العزيز الغفار ﷺ.

أطهِّر أسناني من الطعام، وأطهر لساني من الخوض في حق الغير، كالغيبة والنميمة والسب والشتم واللعن والكذب والخداع .. كل هذه الأمور التي تأتي عن طريق اللسان، حتى الخوض فيما لا يعني، قال على:

في البدايات الباب الأول (9V)

# { مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ } ۖ {

لكن إذا دخلت في الصلاة، وصُحفي مملوءة بما خُضته في عباد الله، فهذه الصلاة لن تكفى دَين واحد من هؤلاء الذين خضت في حقهم.

ماذا سيحدث؟ سيأخذوا من حسابي ويُعطوه لهم، وحسابي كله ربما لا يكفى واحد فقط منهم، لماذا؟ لأنني على الدوام أخوض في هذا، وأخوض في هذا: ﴿ وَكُنَّا خُنُوضُ مَعَ ٱلْخَابِضِينَ ﴾ (١٤١٨دثر).

لذلك يجب أن أُطهر لسايي من الخوض في عباد الله، وفيما لا يحبه الله تبارك وتعالى ولا يرضاه، وألتزم بقول الله: ﴿ لَّا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِّن نَّجْوَنْهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَيْحِ بَيْنَ ٱلنَّاسِ ﴾ (١١٤ النساء).

الذي يستطيع الآن أن يضبط نفسه، ويصون لسانه عن الكلام فيما لا يعنيه، فأنا أعتبره من كبار أولياء الله الصالحين، لأن النفس تريد تعرف أخبار فلان، وماذا عمل؟! ويترك هذا ويبحث في هذا، ثم غيره، فهذا - والعياذ بالله - يكون مؤشراً في علم السيميا الذي يُعطيه الله للصالحين، أنه مسكين باطنه خراب!!.

لأن من كان باطنه ملىء لا يتكلم مع الناس، لأنه مشغول مع رب الناس على الدوام، ومن كان مفلساً من باطنه فيريد أن يتكلم ويأتنس مع الناس، لكن من يأتنس برب الناس: ﴿ وَيَضِيقُ صَدْرِى وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِي فَأَرْسِلَ إِلَّىٰ هَنُرُونَ ﴾ (١١٣الشعراء) أنا مشغول لا أستطيع الكلام مع هؤلاء، فأرسل إلى هارون ليتكلم معهم.

وقد قالوا: ((علامة الإفلاس الإئتناس بالناس)) يجلس مع هذا فإذا انتهى الحديث يجلس إلى آخر، لكن العمر فيه كم نَفَسِ حتى تضيعه مع هذا ومع ذاك؟!!.

فإذا جاء النَفَس الأخير فأين رصيدك عند العلى الكبير؟ ورصيدك الذي عملته لن يكفى أصحاب الديون عليك، فلان وفلان والثالث، والرابع، فالجهاد الأعظم:

{ مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ } ^ ``

في البدايات الباب الأول (AA)

٦٩ جامع الترمذي وابن ماجة عن أبي هريرة 🚇

\$\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagg

أضع العطر وأنا ذاهب للمسجد، هذا العطر من الذي سيشمه؟ المصلون، لكن أنا أريد عطر القلوب الذي يشمه رب العالمين، وهو ذكر الله بصدق ويقين، ... قلب ذاكر فاكر لله ﷺ.

أدخل بقلب: ﴿ رِجَالٌ لَّا تُلَّهِيمٍ مِّ يَجِئَرَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ (١٣٧اسو).

سألبس أحسن ما عندي من الثياب، من البدَل، أو جلباب صوف، أو جوخ، وعباءة، حتى أظهر أمام الناس، لكن ما شأن الله بذلك؟!! يجب ان أنظر إلى الدولاب الثاني، فألبس حلة الخشوع، وألبس جلابية الحضور، وألبس عباية الثقة بعلام الغيوب، وألبس حلة الإنكسار التي يقول فيها:

# { أَنَا عِنْدَ الْمُنْكَسِرَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ أَجْلى } ٧٦

ألبس حلة من هذه الحلل العظيمة، وهذه اسمها ملابس الحُسني، فهناك دولاب للخلق، وهناك دولاب فيه ملابس الحُسني التي أجهز قلبي بما للحق، والتي قال الله فيها كلها: ﴿ وَلِبَاسُ ٱلتَّقُوكِي ذَالِكَ خَيْرٌ ﴾ (١٢٦ الأعراف).

فلباس التقوى، وملابس الحُسنى، هي التي أتزيًّا بها باطنياً حتى يحدث لي شيء من التجليات الإلهية، أو شيء من العطاءات الربانية، أو شيء من النفحات القدسية، وأنا في الصلاة بين يدي من يقول للشيء كن فيكون.

ونأتى للجزئية التي بدأنا بما أولاً، فحضرة النبي كان يقول:

# { سَوُّوا صُفُوفَكُمْ } ٧٢

فتسوية الصفوف الظاهرة:

لإظهار جمال الإسلام، وأنهم أناسٌ منظمون، ولهم نظام ككل شيء في الكون منظم بحسب صنعة الله تبارك وتعالى للأنام، فكل شيء في الكون مُهندس هندسة إلهية، فلا بد عند الصلاة ... أن يكون في المسجد هندسة نبوية في الصفوف.

٠٧ جامع الترمذي وابن ماجة عن أبي هريرة 🍰

٧١ أورده الغزالي في البداية

٧٢ البخاري ومسلم عن أنس رهي

لكن إذا سوينا الصفوف، وكل واحد وقف بجسمه ...

وقلبه في مكان آخر، فهل هذا صفه متساوى؟

لا ..!!، فأنا أريدك أن تسوي صفوفك أنت: ((سَوُّوا صُفُوفَكُمْ)).

وما صفوفك؟

يكون الجسم مع القلب مع العقل مع الروح صفاً واحداً في مواجهة الواحد.

ففى الأثر الوارد:

((إن الله لا ينظر إلى الصف الأعوج)) أنا أقف بين يدي الله بجسمى:

- ولكن القلب في مكان آخر!!
  - والعقل في مكان آخر!!
  - والروح في مكان آخ ..!!

فهذا صفُّ أعوج، ولن ينظر له الله كلُّك.

فلمن ينظر؟

إلى صاحب الصف القويم المستقيم، المقبل بكله على ربه على ..

تأسياً بالحبيب الرءوف الرحيم هي.

هذه بعض إشارات للسالكين والمقبلين على الله ...

وهي خاصة بنا، فلا يصح أن يقولها بعض المحدثين على منبر، ولا يشرحها في مسجد، لكن تقولها لمن عنده قابل يقبل هذه العلوم، فإذا لم يكن عنده قابل يقبل هذه العلوم فستُحدث فتنة:

((من أظهر ما لا يُطاق أوقع غيره في النفاق)).

وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

 $(1 \cdots)$ في البدايات الباب الأول



# ※مهمة المسلمين \*\*

نَسي أو تناسى المسلمون في عصرنا مهمتهم التي كلَّفهم الله تعالى بها، بسبب أن نفوسهم شغلتهم بالمضمون من الأرزاق، أو بالفتون من المناصب والشهوات، والتطاول في البنيان، والأشياء التي نراها وعليها تقاتل وصراع بين بني الإنسان.

فما المهمة التي أنزلنا الله بما إلى الأرض وكلفنا بما؟ الأغلبية نسوها، فقد قرأتُ في أحد الصحف خبر أزهلني؛ قرأت أن هناك فندقاً في العلمين تؤجر فيه الفيلا في الليلة الواحدة بسبعين ألف جنيهاً، والسويت بثلاثين ألفاً لليلة الواحدة، والحجرة الفردية على

۷۳ المعادي – ۲۰ من شوال ۱٤٣٩ هـ ۲۰۱۸/۸۲م

البحر بثلاث عشرة ألف جنيه، والحُجرة الفردية بتسعة آلاف، وللأسف محجوز لعدة شهور مسبقة، والحاجزون كلهم مصريون!!.

هؤلاء الناس لو أن أموالهم هذه مصدرها حلال هل يستهينوا بإنفاقها في هذا الباب؟!! لا، كما ورد في بعض الأثر:

### (( كل مال جاء من حرام !!! سلَّط الله صاحبه على إنفاقه في الذنوب والآثام )).

وهذا غير طريقة الإنفاق والمناظر والسهرات .... وكلها قسم من جهنم .... مفتوح في الدنيا.

وقد تقول لأحدهم: هناك جماعة من الفقراء، يقول لك: ليس معى شيء وأنا مدين!، لأنهم لا يخرجون زكاة أموالهم، ولا يفكرون فيها، ولا يفكرون في عمل شيء لله، فالصدقة ولو قليلة تدفع عنه البلاء، لكنه لا يفكر في ذلك.

فنسي المسلمون في الزمن الذِي نحن فيه - إلا من رحم ربي - المهمة التي كلُّفنا بِهَا الله، والتي يقول فيها لنا الله: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ ﴾ (١١١٠ عمرانُ) هذا قراركم الأزلى، فلم يقُل: ستكونون، ولكن أنتم مكتوبون في القرار في اللوح الإلهي، وليس حتى في اللوح المحفوظ، لأن اللوح المحفوظ يخرج منه الأمور الإلهية للملائكة فيفعلونها، أما نحن فمكتوبون: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتِ لِلنَّاسِ ﴾ (١١١٠ل عمران) أُخرجت للناس وليس لأنفسكم، وماذا تفعلون للناس؟ ﴿ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴾ (١١٠٠ آل عمران) فإذا فعلتم ذلك ستدخلون في: ﴿ وَتُوْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ (١١٠ آل عمرانً).

والإيمان كان من المفترض أن يأتي في البداية لكن لحكمة يعلمها رب البرية أخَّر الإيمان عن الأمر بالعروف والنهى عن المنكر، كأن الذي لا يأمر نفسه بالمعروف، ولا ينهاها عن المنكر يُخشى عليه في دائرة الإيمان، لأن المحو والإثبات لا ينتهي: ﴿ يَمْحُواْ آللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثْبِثُ ﴾ (١٣٩ الرعد).

فالله عَلَى أخرجنا للناس لأننا عُمَّال عند الله، ولذلك عندما نذهب إلى هناك يقول لنا: ﴿ نِعْمَ أُجِّرُ ٱلْعَدمِلِينَ ﴾ (١٥١١منكبوت) من هم العاملين؟ الذين يعملون عندنا، وما عملنا؟ كلنا مكلَّفون بعرض البضاعة الإلهية لمن حولنا، ولمن معنا، وللغير.

في البدايات الباب الأول  $(1 \cdot 1)$ 

### البضاعة الإلهية وعرضها

إذاً كل واحد منا مكلف بعرض البضاعة الإلهية، وكيف أعرضها؟

هذه البضاعة الإلهية تحتاج إلى سلوك وفعل مع الناس، وما بينك وبين الله لا شأن لأحد به: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ ۗ وَمَنْ أَسَآءَ فَعَلَيْهَا ﴾ (١١٠ الجائية).

لكننا نريد أن نرى جمال هذه البضاعة الربانية، فأين نراها؟

نراها في أخلاقك وفي سلوكياتك وفي تعاملاتك، فهذه التي تُظهرها.

أنت طوال الليل والنهار تعبد الله في المسجد بجدٍّ، فما شأبي أنا؟!!

ولم تحاسبنا على هذه الأعمال؟! حتى أنك لا يجب أن تحاسب رب العزة على هذه الأعمال، لأن الله غير محتاج لعبادتك هذه، والمفترض أن تشكره أنه أعانك وأقامك فيها، فقد أقامك في مقام العابدين لذاته، ويعينك على أدائها، فيجب أن تشكره على ذلك، لأنه لو لم تكن معنا معونته فمن منا يستطيع أن يقوم بعبادة من هذه العبادات؟!! لا يستطيع أحدٌ فعل ذلك.

هل يستطيع أحدٌ منا أن يصوم يوم إلا إذا أعانه الحيُّ القيوم؟! مستحيل، لأنه لو جاع في الصباح، فمن الذي يبلغ أعضاءه ويطعمهم ويريحهم؟ رب العزة تبارك وتعالى، فالمعونة من الله عَنَّهُ.

هل معك الآن في الكمبيوتر الذي يُشغل جسمك هذا زرُّ تستطيع به أن تُحرك مفاصلك وتوقفها؟! لا، فلو أنك تريد أن تُصلي والله أعطى أمراً لعضو من الجسم أن يتوقف، هل يستجيب لك أحد من الأعضاء؟! لا، وتظل واقفاً فلا تستطيع الركوع ولا تسجد ولا تتحرك ولا اللسان ينطق.

وهذا سيحدث يوم القيامة مع المنافقين، فعندما يُدعى إلى الصلاة جامعة هناك، فينادي مناد الله: الصلاة جامعة، فيُصلي سيدنا رسول الله بكل أهل الموقف، أما المنافقون الذين كانوا يصلون في الدنيا ويخدعون الناس، ويقولون الناس عنهم: هؤلاء أناسٌ طيبين وأُناسٌ كرامٌ، وأُناس كذا ويثقون فيهم، فيأتي الأمر الإلهي بأن لا تطيعوه:

الله الأول في البدايات (۱۰۳)

﴿ وَيُدْعَوْنَ إِلَى ٱلسُّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ (٢١القلم) لا تطيعوه في شيء، والأعضاء تطيع الله، ولذلك سيُعطي إشارة للأعضاء ويُعطيها لسان بيان وتتكلم: ﴿ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهُمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (١٢الور).

فإذا أرادوا الكلام: ﴿ ٱلْيَوْمَ خُنِّيمُ عَلَىٰ أَفْوَاهِهِمْ ﴾ (١٥س) لا يتكلم، والأعضاء هي التي تتكلم: ﴿ وَتُكَلِّمُنَا ۚ أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ (١٥س) اللسان يصمت والباقين هم الذين ينطقون، لأن قدرة رب العزة في هذا اليوم إظهار الحق الجلي وهو الحق ﷺ.

فالعبادات التي أعبدها لله هي لنفسي، والله لا يريد منها شيء، ولكن الله سبحانه يريد مني أن أعمل شيئاً لذاته، شيء أنتفع به، ويخدم دينه، وشيئ أعين به رسوله على نشر شعائر دينه، وهذه الأمور التي يعطيني بما الله تعالى الأجر العظيم.

بماذا؟ بأخلاقي وصفاتي وأفعالي وسلوكياتي مع الآخرين، وهي التي شوَّهت صورة الإسلام والمسلمين في هذا الزمن بين الناس، وهي التي جذبت الآخرين للإسلام في الأزمان الفاضلة، الدول الكبرى التي دخلت في الإسلام كأندونيسيا، ومن في الصين من المسلمين، ومن في الهند من المسلمين، وباكستان، ومن في أفريقيا من المسلمين، كيف دخلوا في الإسلام؟ عن طريق التجار، وليس عن طريق العلماء، ... ولكنهم تجار يعملون بقول الحبيب:

{ التَّاجِرُ الصَّدُوقُ الأَمِينُ مَعَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ } ٧٤

فعندما رأوا هؤلاء التجار كلهم انبهروا بمم، ما هذه الأمانة؟ وما هذا الصدق؟ وما هذه المروءة؟ وما هذه السماحة في التعامل؟ لأنهم كان عندهم سماحة، سمعوا النبي يقول:

{ رَحِمَ اللَّهُ رَجُلًا سَمْحًا، إِذَا بَاعَ، وَإِذَا اشْتَرَى، وَإِذَا اقْتَضَى } ٧٥

فكان عندهم سماحة في كل شيء، أين هذه السماحة الآن؟!! وأين نجدها؟!! لكن هذه السماحة التي كانت معهم والأخلاق الكريمة هي التي شدَّت الناس للإسلام،

٧٥ صحيح البخاري وشرح السنة عنّ جابر بن عبد الله ﴿

٧٤ سنن الدار قطني والترمذي عن أبي سعيد الخدري 🙇

فيسألوهم: من أين جئتم بعذه الأخلاق؟

يقولون: من ديننا الذي أمرنا بها، فيقولون لهم: اعرضوا علينا دينكم، فدخل الناس في دين الله بهذه الطريقة، ولم يسمعوا خطبة، ولم يروا حلقة تلفزيونية، ولم يروا فيس بوك، ولم يقرأوا كتاباً، كل الموضوع عبارة عن أخلاقيات، فرأوا العارضين الذين يعرضوا بأخلاقهم وبأفعالهم وسلوكياتهم جمال هذا الدين، فانجذبوا إلى دين الله على الله

لكننا الآن عندما نرى أحوال العارضين أصحاب التدين الشكلي، والذين يرون أنفسهم أنهم هم على الحق، وتجد التشدُّد والغلظة والفظاظة والقسوة والجفاء، وهذه معاملتهم، فهذه المعاملة كيف تشد الناس للإسلام؟! هل تجذب أم تُنفِّر؟ تنفِّر، وهذه المعاملة من أين أتوا بها؟ هل أتوا بها من كتاب الله؟! أبداً، فالله على يقول لحبيبه على:

﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمْ ۖ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَليظَ ٱلْقَلِّب لَآنفَضُّوا مِنْ حَوِّلِكَ ﴾ (١٥٩ آل عمران)

هل أخذوا هذا الجزء ونفذوه؟! لا، وهذا من عدم التوفيق، بل أخذوا الفظاظة والغلظة والقسوة ونفذوها، فأصبحوا نافرين عن الوسطية الإسلامية، ويُسر الإسلام، وأصبحوا منفرين للمسلمين ولغير المسلمين، وبالتالي شوهوا هذا الدين تشويهاً رهيباً كما

فما العلاج إذاً؟ العلاج يحتاج إلى طائفة يقول فيها حضرة النبي:

{ لَا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقِّ، لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ حَتَّى يَأْتِيَ أَمْرُ اللَّهِ وَهُمْ كَذَٰلِكَ } ٢٦

هذه الطائفة هم الذين ورثوا: ﴿ يُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ مَعَهُمْ ﴾ (٢٩الفتح) هؤلاء ورثوا الشدة على الكفار، وورثوا الرحمة بينهم: ﴿ أَشِدَّآءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَآءُ بَيْنَهُمْ ﴾ (٢٩ الفتح) بينهم وبين بعضهم الرحمة والمودة والأُلفة والحبة واللين، والناس يحتاجون في هذا الزمان لا يحتاجون غير ذلك.

٧٦ صحيح مسلم والترمذي عن ثوبان 🙇

الأموال - والحمد لله - كثيرة، والنعم كثيرة، وكل بلدان العالم وأولهم أمريكا وأوربا يحسدون المسلمين على النعم التي حباهم بما رب العالمين، لأن الله اختار لنا في الدنيا أفضل أماكن في العالم، وأفضل جو في العالم عندنا، ومن كان في شمال أوروبا يتمنى كل واحد منهم أن يأتي ولو يوماً يستمتع بالشمس عندنا، لأنه لا يراها هناك.

فكل خيرات الدنيا موجودة في أرضنا، ولذلك يأتون متكالبين يريدون أن يحرمونا منها ويأخذونها، والحروب التي يفتعلوها والفتن وغير ذلك لماذا؟

ليستنفذوا هذه الموارد ويحرمونا منها.

أوروبا كلها أين البترول الذي فيها؟

قليل منه موجود في انجلترا فقط، ولا يوجد غير ذلك!!

فالبترول والغاز كله من عندنا ..

مع أنهم لم يبنوا حضارهم إلا بالمال الذي نهبوه منا أيام الاستعمار، فقد أخذوا أموالنا وصنعوا بها نهضتهم، لأنهم كانوا همج ورعاع.

ولكن كل الخيرات عندنا:

تبحث عن اليورانيوم تجده عندنا، وتبحث عن الذهب تجدهعندنا، أغنى بلد في العالم في الذهب مصر، ففي مصر حوالي خمسة وثلاثين منجم ذهب، والمنجم الذي يُستخرج منه الذهب منجم واحد فقط، والباقين كما هم، وهناك اتجاه الآن لسياسة حكيمة بعمل مصانع لتنقية الذهب في مصر بدلاً من تنقيته في كندا أو غيرها.

فمصر كلها كما قال سيدنا يوسف: ﴿ ٱجْعَلِّنِي عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ﴾ (٥٥ يوسف) فخزائن الأرض كلها عندنا هنا، ولكنها تحتاج لرجال مخلصين يخرجونها، ولا يكون فيهم ظَلَمَة، لأن الظلم وخيم.

- فهم يحسدوننا على أفضل جو في العالم ..
- وأفضل مكان فيه مأكولات في العالم كله ...
- ، فجنة فواكه العالم كلها عندنا هنا، هل عندهم أنواع هذه الفواكه؟ لا، وجنة

الباب الأول في البدايات  $(1 \cdot 7)$ 

المسليات التي في العالم كله في أرضنا، من أول اللب والفستق واللوز وعين الجمل وغير ذلك.

فاختار لنا الله تبارك وتعالى من عنايته الأرض في عالم الدنيا، وملأها بالأنهار، وملأها بالخيرات ...

لماذا؟ .. لكي نقوم بالرسالة، ونبلغ رسالة الله إلى جميع خلق الله:

إذا كنت في نعمةٍ فارعها فإن المعاصى تزيل النعم وحافظ عليها بشكر الإله فإن الإله سريع النقم

حتى في البحار لن تجد بحار فيها أسماك في العالم كأسماك بحارنا، وبحارهم فيها صنفٌ واحدٌ وهو الحيتان، لكن هل عندهم أصناف أسماك كالتي عندنا هنا؟ لا.

فكل خيرات الدنيا مجمعة في هذه المنطقة، وهذا الذي جعلهم يتحسرون ويريدون أن يحرمونا منها ويأخذونها كلها نهباً، فإذا لم يستطيعوا أن ينهبونها بشكل مباشر ينشرون بين المسلمين الفتن والحروب.

ولذلك لا توجد حروب إلا بين المسلمين والمسلمين في العالم كله، فنحن نحارب بعضنا لكى يبيعوا لنا سلاحهم، وينفذون بعد الدمار بشركاهم إعمار بلادنا التي دمرناها، وهكذا الوضع الذي نحن فيه الآن.

فأصبحنا الوليمة لأمريكا وأوروبا، ودخلت معهم الآن روسيا والصين، وكل واحد يأخذ جزءاً من الوليمة، وإن أظهروا الخلاف ظاهراً مع بعضهم، لكنهم باطناً مع بعضهم متفقين علينا، فهل يتم شيء في سوريا بدون وفاق روسيا وأمريكا؟ لا.

وكل هذا سببه أننا انشغلنا بالمضمون !!!

والله على ضمنه لنا وقال لنا:

﴿ وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَٱصْطَبِرْ عَلَيْهَا لَا نَسْعُلُكَ رِزْقًا مُخْنُ نَرْزُقُكَ ﴾ (١٣٢ه)

نحن غير مكلفين بالرزق.

في البدايات الباب الأول (1·V)

وماذا بعد ذلك؟!!

ألا توجد ثقة في الله؟!! ألا يوجد ضمان؟!!

وكما ورد عن سيدنا على راه:

الإنسان لو كان عنده صرّاف يهودي، فهل يضمن أن يأخذ راتبه من الصراف، ولا يضمن الرزق الذي يأتى به الرزاق ؟!.

فنحن وظيفتنا إظهار مكارم هذا الدين :

على نفسك أولاً، ثم على أولادك وأهل بيتك ثانياً، ثم الأقرب فالأقرب، وهذا لا يحتاج لكلام، فسيدنا عمر كان يقول: لا تقرأ آية، وكن أنت آية.

أنت نفسك تكون الآية:

فمن يراك يرى آية الصدق، آية المروءة، آية البر، آية الوفاء في تعاملك ومعاملتك مع الآخرين ..

فهذه الأخلاق التي نحتاجها الآن، وهي تحتاج إلى الرجال التي أمر الله ﷺ النبي فهذه نيشر بمم، وهؤلاء يقول فيهم حضرة النبي وهنيئاً لهم:

{ طُوبَى لِلْمُخْلِصِينَ، أُولَئِكَ مَصَابِيحُ الدُّجَى تَنجَلِى عَنْهُمْ كُلُّ فِتْنَةٍ ظَلْمَاءَ }

هؤلاء المخلصين بربهم يقول فيهم على:

{ إِنَّ لِلَّهِ ﷺ عِبَادًا يُحْيِيهِمْ فِي عَافِيَةٍ، وَيُمِيتُهُمْ فِي عَافِيَةٍ، ويَبْعَثُهُمْ فِي عَافِيَةٍ، وَيُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ فِي عَافِيَةٍ } ^^

نسأل الله على أن نكون منهم أجمعين.

وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

٧٧ شعب الإيمان للبيهقي عن ثوبان ﴿

٧٨ معجم الطبراني عن أبي مسعود الأنصاري 🙈



الباب الثاني في السير والسلوك (۱۰۹)

الباب الثانى في السير والسلوك (۱۱۰)



رحلة الإسراء والمعراج هي قصة الطريق إلى الله تبارك وتعالى، فالذي يُريد أن يسافر إلى الله يتأسَّى بإسراء ومعراج سيدنا رسول الله على.

### طهارة القلب

ففي البداية كان على نائماً في الحجر، أو في بيت أم هانئ بنت أبي طالب بنت عمه، وجاء ملائكة وأخذوه وأرقدوه وشقوا بطنه، وأتوا بطست من ذهب، وأخرجوا قلبه ووضعوه في هذا الطست وغسلوه بماء زمزم ....

٧٩ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ٢١ من رجب ١٤٤٠هـ ١٩/٣/٢٨م

في السير والسلوك (111)الباب الثاني

فالذي يُريد أن يسير إلى الله لا بد أولاً أن يفتح قلبه بأحكام الشريعة الغراء، ... فلا يجعل فيه غير أحكام الشريعة، ويُطهّره ويُصفيه.

ما ماء زمزم الذي يُطهره؟

ماء زمزم هو العلم الوهبي الذي ينطق به العارفون!!

لأنه قادم مباشرة من حياض كوثر سيد الأولين والآخرين على..

لذلك الإمام أبو العزائم الله وقف أمام البحر الأبيض المتوسط، وكان أيامها يسمى بحر الروم وخاطب البحر وقال:

قليلك قد يُطهِّركل جسمي يُطهر بحر روم كلَّ رسمي وقلــــبي لا تطهــــره بحـــــارٌ يُطهِّره العلىُ بنيل علمي

يعنى بعض الماء منه يُطهر الجسم، لكن هل يُطهر البحر والماء القلب؟ لا، فما الذي يُطهر القلب؟ العلم الوهبي المكنون.

#### مرحلة الدنيا

بعد أن يُطهّر القلب يتجه إلى الله، فالمرحلة من البيت الحرام إلى بيت المقدس هي مرحلتك أنت من الميلاد إلى الموت، .... وهي مرحلتك التي أنت فيها بالجسم، ... وكل الحقائق فيها موجودة.

تريد أن تمشى سليماً ومستقيماً ... حتى تحظى ببركة الرءوف الرحيم، .... وتحظى من الله ﴿ إِلَّا بِالقبول:

تنظر إلى الرسول ماذا رأى، وتعمل ...

فماذا رأى سيدنا رسول الله؟

رأى أولاً مشاهد للأعمال الصالحة، ومشاهد للأعمال السيئة، فأنظر أنا إلى هذه المشاهد، وأتجنب الأعمال السيئة، وأعمل الأعمال الصالحة.

في السير والسلوك الباب الثاني (111)

وأثناء سيره على كان هناك جماعة ينادون عليه: يا مُحِدَّد انظرنا، وهو لا يلتفت، فسأل عنهم جبريل؟ فقال له: هذا الشيطان، وهذه الدنيا، وهذا داعي اليهود، وهذا داعي النصاري.

فأنت في طريقك إلى الله، ما الذي يعطلك؟

وما العقبات التي ستقف أمامك وتصُدُّك؟

إبليس والدنيا ...

وللأسف وقع الكثير من المسلمين في زماننا الآن !!!

فيقلدون اليهود والنصارى في الحضارة والحداثة التي يعيشون فيها ...!!!

من الذي يُقلد النبي المختار وأصحابه الأبوار وآل بيته الأطهار؟!!

قليل ... !!!

لكننا نقلد الآخرين في كل شيء، قال هله، وكان يكلمنا نحن ولا يُكلم الجماعة الذين كانوا معه:

{ لَتَتَّبِعُنَّ سَنَنَ مَنْ قَبْلَكُمْ شِبْرًا بِشِبْرٍ، وَذِرَاعًا بِذِرَاعٍ، حَتَّى لَوْ سَلَكُوا جُحْرَ ضَبِّ لَسَلَكْتُمُوهُ، قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى؟ قَالَ فَمَنْ؟! }``

ألا يحدث هذا الآن؟! فمن أين تخرج الموضة؟ من عندهم، ونحن نمشى خلفهم سريعاً، لكن الذي يريد الله يتبع رسول الله وصحابته الأخيار وآل بيته الأطهار؟!!.

وهل نترك الحضارة؟ ... لا، ....

ولكن لا نتبعهم في القيم والأخلاق والمفاسد والمرازل التي ملأوا بما الدنيا في كل واد وفي كل مكان، وهي المصائب التي نحن فيها جماعة المؤمنين الآن ....

فهؤلاء أعداءك لذلك يجب أن تحذر منهم جيداً لتمشى إلى الله.

٠٨ البخاري ومسلم عن أبي سعيد الخدري في

#### علامة الوصول

فما علامة الوصول؟

أن روحك تحظى بالرؤيات الصالحة، للصالحين والأنبياء والمرسلين والمتقين، كما جمعهم الله لسيدنا رسول الله في بيت المقدس أجمعين ... بيتك قدِّسه بحضرة القدوس، ونرِّهه عن الأغيار، واملأه بالأنوار فلن تجد فيه إلا النبي المختار والأطهار والأبرار في كل لحظة في ليل أو نهار، ويتخلص مما فيه من الأكدار .

#### عروج الروح

بعد ذلك العروج، وهذا يكون إذا صفت الروح، فيشاهد المشاهد الملكوتية، وتسافر إذا كان الإنسان نائماً أو متيقظاً إلى العوالم العلوية.

وهذا كان يحدث مع أصحاب حضرة النبي هذا كان كل واحد منهم بمجرد أن يضع جسمه على الأرض وينام فإن الروح تسافر على قدر ما يسمح لها به الملك العلام، فمنهم من تذهب روحه وتجالس الملائكة وتتحدث معهم وتختطف منهم طرائف العلم والحكمة، ... ومنهم من تدخل روحه الجنة وتشاهد ما فيها، وترى البهاء والجمال والنور الإلهي والجمال الربابي الذي يملأها.

ومنهم من يذهب إلى اللوح المحفوظ ويعلِّمه الله فك هذه الرموز، ويكشف له عن قبس من هذه الكنوز؛ كنوز الأقدار التي أودعها الله في هذا اللوح المحفوظ.

وكل واحد منهم يصعد على قدره، إذا الأرواح فُكَّت من عقالها وخرجت من سجن جسدها:

تجذب السروح الهياكا في الصفا أعلى المنازل إن أداروا الـــراح صرفاً أسكرت عال وسافل

هذا ملمحٌ بسيط في الإسراء والمعراج لعل الله على أن ينفعنا به ويُكرمنا به.

في السير والسلوك الباب الثاني (112)

#### المعين على الوصول

ما الوسائل التي ستُعينني على السير إلى الله لكي أُحقق المني؟

أعظم وسيلة التي نزَّلها الله في تلك الليلة وهي الصلاة، والصلاة صلة، والوسيلة الثانية التي تساعدي التي أوصانا بما سيدنا إبراهيم على لسان الحبيب التي أوصانا بما سيدنا إبراهيم على السان الحبيب التي أوصانا بما التي أوصانا بما التي أوصانا بما التي التي أوصانا بما التي التي أوصانا بما التي أوصانا بما التي التي التي أوصانا بما التي أوصانا بما التي أوصانا بما التي أوصانا بما التي التي أوصانا بما التي أوصانا بما التي التي أوصانا بما التي التي أوصانا بما أوصانا بما

{ يَا مُحَمَّدُ، أَقْرِئْ أُمَّتَكَ مِنِّي السَّلامَ، وَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الْجَنَّةَ طَيِّبَةُ التُّرْبَةِ عَذْبَةُ الْمَاءِ، وَأَنَّهَا قِيعَانُ، وَغِرَاسُهَا قَوْلُ سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلاَ مَوْلَ سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إلا باللهِ } ^ \ ^ \ وَلا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إلا باللهِ } \ ^ \ ^ \ كَوْلَ وَلا قُوَّةَ إلا باللهِ } \ كُولُ عَوْلَ وَلا قُوْلًا قُوْلًا عَلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَهُ إِلَى اللّهُ إِلْهَ اللّهُ إِلَى اللّهُ إِلَّا اللّهُ إِلَى اللّهُ إِلَى اللّهُ إِلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

فالذي يُعينني على الوصول ثلاث أشياء:

الأولى: الصلاة لأنفا من عند الله.

الثانية: ذكر الله.

الثالثة: زيارة الصالحين كما فعل رسول الله على، فقد قال له جبريل:

انزل هاهنا فصلِّ، ... فهنا قبر أخيك موسى، ... وقال له: انزل هاهنا فصلِّ فهنا وُلد أخيك عيسى.

فيطوف الإنسان على الصالحين المتقين، لأن هؤلاء سيختصرون له الطريق، ويعجلون بوصوله إلى ما يريد من فضل الله، وإكرام الله، لأن الله على جعلهم أعينه التي ينظر بها في قلوب المتقين في هذه الحياة.

إذاً فالإسراء والمعراج يختصر لك كل الطريق إلى الله!!

فهل يوجد شي آخر نريده في الطريق؟ لا، فهذا الطريق، وهذه العقبات، ... وهذه الأمور التي تعينك، وهذه البداية وهذه النهاية.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

٨١ معجم الطبراني والترمذي عن عبد الله بن مسعود 🙇



# \*علامات الصادقين في طريق رب العالمين المهادة المادقين في طريق المادة ال

أي إنسان يُريد أن يكون له شأنٌ ومتفوقاً في أي مجال، لا بد أن تكون عينه على المهارات التي يودُّ أن يكتسبها لكي يبرز في هذا المجال ويكون له شأن، ويكون أمامه قُدوة في هذا المجال ويحاول أن يسير على هُداه، وأن يقتدي به ليصل إلى مُناه.

وذلك في أي أمر من الأمور، فمثلاً في مجال الرياضة، الذي يُريد أن يكون لاعباً

٨٢ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ٢١ من ربيع الأول ٤٤٠هـ ١٠/١١/٢٩م

الباب الثانى في السير والسلوك (١١٦)

مرموقاً وله شأنٌ عالميٌّ، فتكون عينه على مهارات معينة لا بد أن يكتسبها بالتدريب والمثابرة والجد، فإذا وصل إليها يُشار إليه بالبنان، ويكون أيضاً أمامه لاعب وصل إلى هذه المهارات يتخذه قدوةً له ومثال، ويقتدى به في كل أحواله.

كذلك في تلاوة القرآن، وأيضاً في الغناء، وأيضاً في التمثيل، حتى في السياسة وفي الاقتصاد، وفي أي أمر من الأمور لا بد من ذلك، وهذا هو المنهج العلمي.

هل يصح لأحد أن يبرُز في أي مجال عشوايئاً بدون تدريب ولا تمرُّس؟! لا، وهل يصلح تدريب وتمرُّس بدون أهداف يريد الحصول عليها؟! إذا كان اللاعب همُّه كله أن يلعب الكرة كل يوم من الصباح إلى المساء في الشارع، فماذا يصل في النهاية؟ لاعب في الشارع، وليس له شأن.

لكن لا بد أن يُركِّز على مهارات معينة، ويحاول أن يتدرب عليها، ولا يتركها إلى مهارة أُخرى إلا بعد التأكد أنه اكتسب هذه المهارة، ولا يزال على هذا النمط.

كذلك لماذا نصحب الصالحين؟ نُريد أن نأخذ المهارات التي وصلوا بما إلى رضا الله، وفُتحت لهم أعين البصيرة، وصاروا ينظرون بنور الله، وصاروا ولهم صلة وثيقة بسيدنا رسول الله مناماً، أو يقظة، أو يقظة ومناماً.

نُريد أن نصل إلى هذه الحالة، فماذا نفعل؟

لا بد أن نعرف المهارات التي وصلوا بها، وما الأوصاف التي جمَّلوا أنفسهم بها، والله يحبها؟ حتى نتجمَّل بها، لكن الذي يمشى على هواه هل سيحقق مناه؟! أبداً، وقد يصل الواحد منهم إلى ستين أو سبعين أو حتى تسعين وهو كما هو، (محلَّك سرّ) لأنه لم يتموَّس بالمهارات التي يُحبها الله من الصالحين.

وآفة الآفات أن يكون الإنسان لم يبلغ درجة العيان، ويجعل نفسه صاحب كيان، وأنه أصبح شيخاً من المشايخ، واستغنى عن المجاهدات، وهذه مصيبة المصائب الكُبرى.

كيف لأحد أن يلعب في الشارع ويقول: أنا أحسن لاعب في العالم! ..

**\*** 

هل ينفع ذلك؟! ومن الذي يسمع له أو يأخذ برأيه؟! ومن الذي يُشركه في أي مسابقة من المسابقات؟!.

كذلك نفس الأمر، فهو يقول في نفسه: لا يوجد أحد مثلى، لكن قُل في نفسك ما تشاء من الآن إلى يوم القيامة، فمن يسمعك؟!! لأن هناك موازين، والميزان: ... ﴿ قُلْ هَانِهِ عَبِيلِي أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ ﴾ (١٠٨ بوسف) فهل فُتحت عين البصيرة؟ لا! ... إذاً فهناك مرض، وأنت تركت المرض حتى استفحل، ولا تريد أن تكلف خاطرك أن تكشف عن المرض وتعالج هذا المرض أو هذا الداء.

هل تم وصل بينك وبين الذات المنيرة؟ لا!!!، إذا فأنت لا زلت متأخراً ... والله ﷺ ذكر في القرآن بعض الأوصاف التي يتصف بما الإنسان، وهذا جهاد الصالحين ومن أراد أن يكون من الصالحين، نسأل الله أن نكون منهم وأن نلحق بهم أجمعين، فبيَّن الله هذه أوصاف في القرآن يتصف بها الإنسان، وعلى الإنسان أن يجاهد ليتخلص من هذه الأصاف لكي يُحبه حضرة الرحمن.

#### العجلة والأناة

نأخذ مثالاً واحداً لهذه الأوصاف، قال الله:

### ﴿ وَكَانَ ٱلَّإِنسَانُ عَجُولًا ﴾ (١ االإسراء)

طبيعة الانسان العجلة ...

والعجلة يعني التسرع في كل شيء، التسرع في الكلام، والتسرع في اتخاذ القرار، والتسرع في اتخاذ الرأي، والتسرع في الحركة، والتسرع في كل الأمور، وهي طبيعة الانسان، وما المطلوب؟

قال الله تعالى: ﴿ سَأُورِيكُمْ ءَايَئِي فَلَا تَسْتَعْجِلُون ﴾ (١٣٧لانياء).

الذي يُريد أن يكون من الصالحين يستبدل بالعجلة الأناة، أي يتأنَّ في كل أموره، ولا ينطق بجملة حتى يُفكر فيها ملياً، وينظر فيها، هل سيتحرر له محضر بسببها؟ ...

رمد فرید در مدید در م

فإذا كانت فيها مخالفة لا يُخرجها، ولا بد أن يُمرّن نفسه على ذلك.

يُمرن نفسه أن لا يُبدي أي رأي مع جماعة حاضرين، لأن النبي ذاته لله عندما نزلت: ﴿ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأُمْرِ ﴾ (١٥٩ آل عمران) قال:

{ إِنَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ غَنِيَّانِ عَنْهَا }

لا يحتاجان إلى المشورة ولكن لتتعلموا ....

فكان يشاورهم في الأمر ليُعلِّم من كان مثلنا !!!

لذلك لا تتسرع وتقول رأيك، وترى أن رأيك هو الرأي الصواب.

لكن من الجائز أن غيرك معه رأي أصوب، لأن رأيك عن نفسك، والآخر ربما يكون رأيه عن برهان من ربه، وهذا يفرق بين هذا وذاك، .... فلا يتسرع الإنسان ... ولا يعجَّل في أي أمر.

### مدح النبي للأشجّ

تعالوا معي ننظر إلى رسول الله على وهو يمدح في رجلِ من هذا الصنف:

فعندما جاءت القبائل العربية في عام الوفود تبايع رسول الله على الإسلام، جاءت قبيلة من القبائل العربية اسمها قبيلة قيس، وهي قبيلة كبيرة ومشهورة، وعندما وصلوا إلى باب المدينة أسرعوا كلهم ليذهبوا لحضرة النبي، وهم متعجلون لرؤية حضرة النبي، إلا رجل منهم، وكان كبيرهم وأعقلهم، وأكثرهم حكمة، وكان اسمه الأشجُّ، وشُمّى الأشج لأنه وهو صغير وقع فشُجَّت رأسه، فسُمى بالأشجّ.

وقال لهم:

لا بد أن أغتسل أولاً قبل مقابلة رسول الله!!

وقد جلبتُ معى ثوبين ألبسهما في هذه المناسبة.

٨٣ آداب الصحبة للسلمي وشعب الإيمان للبيهقي عن ابن عباس رضي الله عنهما

وهذه حالة الرجل العاقل الحكيم!!!!

فانتظر حتى اغتسل ولبس الثوبان وذهب ...

وعندما ذهبوا إلى هناك ورآهم سيدنا رسول الله مُسرعين إليه، فأراد أن يُعطيهم الأشجُّ عن الأشجُّ؟ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

فقالوا: تأخر لكذا وكذا، فعندما جاء قال له أمام الكل:

{ إِنَّ فِيكَ خَلَّتَيْنِ يُحِبُّهُمَا اللَّهُ: الْحِلْمُ وَالْأَنَاةُ، قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَنَا أَتَخَلَّقُ بِهِمَا أَمْ اللَّهُ جَبَلَنِي عَلَيْهِمَا؟ قَالَ: بَلِ اللَّهُ جَبَلَكَ عَلَيْهِمَا، قَالَ: الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي جَبَلَنِي عَلَى خَلَّتَيْنِ يُحِبُّهُمَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ } ^ ٨٤

فيك خصلتان اثنتان يُحبهما الله ورسوله:

الخُصلة الأولى وهي الحلم:

﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَأَوَّاهُ حَلِيمٌ ﴾ (١١٤ التوبة)

والحليم الذي لا يغضب، ولا يبدو منه غضبٌ ... إن كان بلسانه أو بأعضائه ما يُسيء إلى غيره ... لأنه وصل إلى ضبط النفس!!!

والذي يصل إلى ضبط النفس فهو من الكُمَّل.

حتى أنه في علم النفس قالوا:

أن أكمل إنسان في الوجود الذي يضبط انفعالاته، لأن من لا يضبط انفعالاته فقد تُسبب له مشاكل لا عد لها ولا حد لها، فقد يحدث له خُرسٌ، أو يحدث له شلل، أو غير ذلك، وكل هذا لأنه غير قادر على ضبط انفعالاته.

فصاحب الأناة وصاحب الحلم يضبط انفعالاته:

حتى لو تظاهر بالانفعال إلا أن باطنه وأعضاؤه ثابتة لا تتزلزل ولا تتغير..

٨٤ سنن أبي داود والبيهقي عن زارع بن عامر 🚇

إلا في حالة واحدة تأسياً بحبيب الله ومصطفاه:

{ وَمَا انْتَقَمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِنَفْسِهِ فِي شَيْءٍ قَصُّ إِلَّا أَنْ تُنْتَهَكَ حُرْمَةُ اللَّهِ فَيَنْتَقِمَ بِهَا لِلَّهِ }

كان ﷺ لا يغضب لنفسه قط، لا يغضب إلا إذا انتهكت حُرمات الله تعالى، مع ضبط الانفعال.

والخصلة الثانية وهي:الأناة ...

### علامة الرجل الصوفي

والأناة في كل أمر:

ولذلك عندما كان يقول الناس: فلان رجل صوفي، لأنه لا يتكلم إلا نادراً، وكانت علامة الصوفي كثرة الصمت!!

لأن الرجل الصوفي لا يُريد أن يُضيّع عمره، وعمرك هو أنفس نفائسك، فأغلى رأس مال عندك هو عمرك وليست أموالك التي في البنك ..

وكل نَفَس يخرج في غير ذكر الله يكون حسرةً يوم لقاء الله:

﴿ يَنحَسَّرَتَيْ عَلَىٰ مَا فَرَّطتُ فِي جَنَّبِ ٱللَّهِ ﴾ (٥٦ الزمر).

الشيخ كمال الدين الأخميمي رها: وكان من أئمة المذهب الحنفي الكبار:

ذهب ليزور سيدي عبد الرحيم القنائي في روضته، وكانوا كلهم من أهل المكاشفة، فشاهده ورآه، وبعد أن أنهى المحادثة قال له: يا سيدي أوصني، فقال له:

( يا بُنى!! لا تغفُل عن ذكر الله طرفة عين، فأنا كما ترى في روضات عالين، ومع ذلك أقول: يا حسرتي على ما فرطت في جنب الله ..).

٨٥ الصحيحين البخاري ومسلم عن عائشة ﴿

حتى من يدخل الجنة قال فيهم النبي على:

{ لَيْسَ يَتَحَسَّرُ أَهْلُ الْجَنَّةِ عَلَى شَيْءٍ ، إلا سَاعَةً مَرَّتْ بِهِمْ، لَمْ يَذْكُرُوا اللَّهَ فِيهَا }^^^

ولذلك دائمًا الصالحون لا يُحبون الكلام الكثير:

فإذا جاءه رجل يسأله يقول له: اختصر في سؤالك حتى لا تشغلني عن ذكر الله، وقته كله يُريده أن يكون مع الله:

- في ذكر الله ﷺ ..
- أو في الاستغفار ..
- أو في الصلاة على حضرة النبي ..
  - أو في أي طاعة مع الله ...

وخاصة أنهم سمعوا الحديث الذي يقول:

{ أَنَا جَلِيسُ مَنْ ذَكَرَني }

فهل أجلس مع الله أم أجلس مع الآدميين؟!

كيف أترك مجالسة الله؟!

فعلامة الصوفي الذي مشى وسلك وملك:

- قلة الكلام مع الخلق ..
- وكثرة الذكر للحق تبارك وتعالى ..
- إذا وجدت إنساناً يتكلم في أمر مع أحد، ثم يتركه ويفتح كلامًا آخر مع إنسان آخر:
- فاعلم أنه قلبه فارغ، ولا يتذكر آخرة، ولا يتذكّر ذكر، ولا

٨٦ معجم الطبراني والبيهقي عن معاذ بن جبل في المحادث الكلاباذي، وأحاديث أبي الحسين الكلابا عن أبي مروان الأسلمي في المحاديث المحاديث الكلاباذي، وأحاديث أبي الحسين الكلابي عن أبي مروان الأسلمي في المحادث المحادث

في السير والسلوك (177)الباب الثاني

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

يتذكر مستقبل، ولا يُريد مهارة من المهارات التي يُحبها الله ورسوله لينميها حتى يكون من الصالحين . .

■ ويظل هكذا حتى يخرج من الدنيا وهو فقير من الطاعات والقربات وذكر الله وأحوال الصالحين والمتقين!!

٥ لماذا؟ لأنه على قال:

{ وَإِنَّ أَبْغَضَكُمْ إِلَيَّ وَأَبْعَدَكُمْ مِنِّي مَجْلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ الثَّرْثَارُونَ }

ومن هم الثرثارون؟

الذين يتكلمون كثيراً!!

وهل الشيء الذي يكرهه النبي تمشى فيه، والشيء الذي يُحبه تتركه؟!! فكيف تكون مع النبي وأصحاب النبي ومع الأولياء المتابعين للنبي؟!!

لكن يجب أن تمشى مع هواههم، وتمشى على هُداهم.

### أساس الطريق الأول

ولذلك أساس الطريق الأول الذي ينبغي أن يرتكز عليه أي مريد، ويُريد أن يكون من أهل اليقين؛ الحديث الشريف:

{ مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ } ^^٩

شيء لا يعنيني فلماذا أُقحم نفسي فيه؟!!

كثير من الناس يدخلون في خصوصيات الناس، ويسأله: ماذا تفعل مع زوجتك؟ وفلان هذا ماذا يفعل معك؟

وما شأنك وشأن هذه الأمور؟!!

النبي على حذَّر أنه إذا حدث بين أحد وزوجته خلافٌ فلا تسأله لماذا هذا

٨٨ جامع الترمذي ومسند أحمد عن جابر ﴿ ٨٨ جامع الترمذي وابن ماجة عن أبي هريرة ﴿

الخلاف؟ .... لماذا؟

لأنه ربما هذا أمر لا يستطيع أن يُحدثك به، فلماذا تسأله وتحرجه؟!!

﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (١٧٨-ج).

معظم مشاكل المجتمع في البيئات الوظيفية سببها هذه الأسئلة"

فيسأله: زميلك ماذا فعل معك؟!

وزميلتك ماذا تفعل معك؟! وفلان هذا كيف يعاملك؟!

لكن ما شأنك وهذه الأمور؟!!

هو لم يشتك لك، ولم يسألك، ولم يُكلمك، فهل أنت فارغ عن ذكر الله لتشغل نفسك بما يُباعدك أضعافاً عما أنت بعيدٌ فيه عن حضرة الله؟!!

فاجعل نفسك مع الله وفقط!!

هذا أساس الفُرقة في أي زمان ومكان، في أي مجتمع أيا كان ..

حتى ولو كان في بيت الله!!

فلو جاء إنسان وسأل أحد العاملين في مسجد وقال له: ماذا يفعل زميلك فلان معك؟! ويذهب للآخر: ماذا يفعل معك فلان؟! وهل هذا يليق من أي مسلم أياً كان؟ ما دام هم لم يشكوا لك فانتهي الأمر!!

ولكنك يجب أن تعمل على زيادة المحبة، وزيادة المودة، وزيادة الأُلفة، وزيادة الصفاء، وزيادة النقاء، ولا تكون سببًا للجفاء ..

والجفاء يأتي من التدخل فيما لا يعنيك، فلماذا أتدخل في شيء لا يعنيني؟!!.

حتى كذلك لا تتدخل في شئون أولادك إذا كانوا متزوجين:

ليعتمد كل منهم على نفسه.

فلا أسأله ماذا أكلت؟ أو ماذا شربت؟ أو إلى أين تذهب، حتى يتحمل مسئولية نفسه، لأبي لن أزيد بمعرفتي أين ذهب؟! أوماذا فعل؟! ولكن كما ورد في الأثر:

#### ( لاعبه سبعاً وأدبه سبعاً وصاحبه سبعاً ثم ألق له الحبل على الغارب)

يعنى اتركه يتصرف كيف يشاء ليعتمد على نفسه، ولا يعتمد عليك!!

طالمًا لم يطلب منك شيئاً، فهو حرٌّ!

وحتى لو طلب منك فلا مانع، ولا أقول له لماذا؟!.

فالإسلام يُريد منا ذلك.

لأن الإنسان الحكيم الذي يُريد أن ينضم لمعية الحُكماء فلا بد أن يصون لسانه عن القيل والقال، ويشغله بذكر الواحد المتعال على الدوام.

والإمام أبو العزائم يقول لنا:

#### لأهل الهدى والغي لا شكَّ فارقوا أديموا لـذكر الله فالـذكر نـوره

فلابد أن تفارق أهل الغواية!!!!

وبعض الأحباب يُريد أن يصل إلى الله وتُفتح له عين البصيرة، ويكون شيخاً وحوله مريدون، وهولم يتخلُّص بعد من بدايات المريدين والسالكين !!!

يُريد أن يسأل عن هذا، ويتكلم مع هذا، ويتحدث مع هذا ...

وهل عندك فراغ لهذا الكلام؟!!

كثير من الصالحين لم يرض أن يخرج من الخلوة ليهدي المريدين إلا بعد التهديد:

فسيدي أبو العباس المرسى الله وأرضاه، يقول:

#### (لم أخرج للقاء الخلق ... إلا بعد أن هُدِّدتُ بالسلب!!)

إما أن تخرج! أو نأخذ الذي أعطيناه لك !!. لماذا؟

لأنه يريد أن يكون مع الله على الدوام، وليس مع خلق الله، مع الله في صفاء ونقاء ونورانية وشفافية ولذة قلبية وروحية لا يستطيع الإنسان وصفها ولا وصف كُنهها!

لكن مع الخلق بماذا يتلذذ؟

في السير والسلوك الباب الثاني (170)

بالقيل والقال، وفلان قال، وفلان عمل!!.

#### جهاد اللسان

سيدنا أبو بكر من جملة جهاده لنفسه في هذا الباب أنه كان يضع زلطة (حصاة) صغيرة تحت لسانه كالفرامل حتى لا يتكلم إلا قليلًا! فسألوه عن ذلك، فقال: (هذا الذي أوردني الموارد) يعني هذا الذي يأخذني هنا وهناك وأُريد أن أُوقفه عن ذلك.

فأول علامة لمن يُريد أن يكون من أهل المواهب العلية في طريق الله، وأن يكون رجل له امتياز، وله تفرُّد، وله توحُّد ...: أن يمسك لسانه!:

### { أَمْسِكُ عَلَيْكَ لِسَانَكَ } `

- أقلل الكلام مع الخلق ..
- وأشغله بالكلام مع الحق:

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ آذْكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴾ (١ ١١ طورب)

والذكر الكثير ما نهايته؟ ليس له نهاية، لكن مع الخلق:

﴿ لَّا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِّن نَّجْوَنِهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَبِح بَيْن ٱلنَّاس ﴾

الباقى ليس فيه خير، وماذا أفعل؟

لا بد أن أفرز الكلام أولاً قبل النطق به، فقد قال ﷺ:

{ رَحِمَ اللَّهُ عَبْدًا تَكَلَّمَ فَغَنِمَ، أَوْ سَكَتَ فَسَلِمَ } ^ ^ ١

فهذه أول علامة من علامات الصادقين في طلبهم لرب العالمين على.

نسأل الله على أن يُجمِّلنا بهذه الأخلاق الراقية، والأحوال العالية، ... وأن يرزقنا نفوساً صافية، وقلوباً بنور الحضرة المحمدية مضيئةً على الدوام.

في السبر والسلوك الباب الثاني (111)

٩ جامع الترمذي ومسند أحمد عن عقبة بن عامر في المعب الإيمان للبيهقي ومسند الشهاب

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُحِّد وعلى آله وصحبه وسلم.

(۱۲۷)



### ※ حبُّ الشيخ ۴ ﴿

#### سؤال: هل أُحب شيخي لذاته أم لصفاته؟

أنا لا أُحب أحداً سواءٌ شيخي أو غيره لذاته أو لصفاته، لكن إذا أحببتُ أي إنسان كائناً ما كان، أُحبه للجمال الرباني الذي حلّاه به حضرة الرحمن تبارك وتعالى.

حتى حضرة النبي لماذا نحبه؟

للجمال الإلهي الذي أفاضه عليه مولاه، وجمَّله به ظاهراً وباطناً، وقال في شأنه: ( وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ) (١القلم)

خلَّقه بأخلاقه، وجمَّله بأسمائه وصفاته، فصار محبوباً لله ﷺ.

حتى أن الإمام أبي العزائم الله يقول ناصحاً لنا:

٩٢ الأقصر - أرمنت - الرزيقات قبلي ٥٠ من شوال ١٤٤٠هـ ١٩/٦/٢٩م

ﷺ الباب الثانى في السير والسلوك (١٢٨) (( أحبب ما فيك منه، فهو المحبوب له لا أنت ))

حِبَّ ما فيك من جمال الله، المذكور في قول الله:

﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ و وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ و سَنجِدِينَ ﴾ (٢٩ الحجر).

لكن هل أحب الطين؟!!

! \\ ..

فالطين موجود في كل مكان وزمان: ... ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ ﴾ (٥٥٠) 

إذا أحببتُ شيخي أُحبه للجمال الذي جمَّله به الله ..

- وقد يكون الله جمَّله بجمال اسمه العليم:
- فأصبح ينطق بعلم مكنون، علّمه به ربه تبارك وتعالى.
- فلا أُحبه لأن هذا علمه، لكنه هو الذي يوصّله لنا، لكن العلم كله من حضرة العليم تبارك وتعالى.
  - وقد أُحبه لأن الله جمَّله باسمه الحكيم:
  - فيعالج الأمور بروية وبحكمة..
- وعندما أذهب إليه في أي أمر أجد عنده العلاج النافع بالروية والحكمة، فيجد حلاً لمشكلتي، ويجد حلاً لمعضلتي، وأخرج من أمامه وأنا منشوح الصدر، بعد أن كنت أحمل الهمَّ فوق رأسي.
  - وعندما أذهب إليه بدون أن يفكر يُلهَم على الدوام:
- فيجد الحل في طرفة عين، وأنا أقول: هذا الحل كيف غاب عني؟! لأنه هذا رجلٌ مفتوحٌ عليه.
  - وقد أُحبه لحُسن أدبه:

في السير والسلوك الباب الثاني (179)

- وأدبه الذي أُحبه بسببه هو الأدب الذي اتَّبع فيه حبيب الله ومصطفاه:
  - فيمشى في تواضعه على هيئة النبوة ..
  - ويمشى في سكينته على هيئة سيد الأولين والآخرين ..
- ■في كل أخلاقه يمشى على منهج الإمام الأعظم للأولين والآخرين ﷺ .. فأُحبه لأخلاق النبوة التي ظهرت على يديه، على قدره لا على قدر النبي الأعظم 🏙 .
  - وقد أُحبه لكرمه، ومَنْ أكرم الكرماء؟
- سيدنا رسول الله هله، فهو تابع منهج النبوة في إكرام الضيف، وعمل بقوله 🏙:

{ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ }

- بإذاً أُحب شيخى:

إذا ظهرت فيه أنوار حضرة الله، ... أو أوصاف كمالات سيدنا رسول الله علم. فأحبه من أجل ذلك لا لذاته!

لأن الذات صنع الله على، ولا يجب عندنا أن نقف عند الذات، .... وإنما نقف 

- لكن أُحبه لذاته؟؟!! وعندما أراه أقف ...! وأمشى حوله ..! وأبحث عن العمل الذي يلزم هذا الجسم!! هذا غير ممدوح بين الصالحين!!!

وإنما الممدوح عند الصالحين:

أن يكون الحب بالقلب:

للكمالات التي تَكمَّل بَها واتَّبع فيها سيد الأولين والآخرين ﷺ.

في السير والسلوك الباب الثاني (17.)

٩٣ البخاري ومسلم عن خويلد بن شريح رهي

الإمام أبو العزائم را وأرضاه

كان جالساً في مجلسه:

فوجد رجلاً يجلس في هيئة معينة، ويرى أنها كمال الأدب، يعني جالس مربع، وينظر إلى الأرض، ومُكتِّف نفسه، فقال: يا أخي ما هذا؟!

قال: الأدب مع حضرتك!!

قال: يا أخي:

أنا بالنسبة لك إما أبُّ رفيق!، وإما أخٌ شقيق، والأب والأخ لا يحبان لابنهما أو أخيهما أن يكون جالساً متعباً.

ليس هذا هو الأدب، أن تجلس أمامي هكذا، ....

ثم إذا خرجت من أمامي تفعل ما شئت !!!!

ولكن الأدب أن تراقب الله في أي مكان ذهبت إليه ...، حبذا لو كان لا يراك أحدٌ إلا حضرة الله ..

وهذا هو الأدب المطلوب.

وقال ﷺ:

#### والقلب بيتٌ عامرٌ أنا فيه حب الجسوم فلا يفيد نواله

حب الجسوم الظاهر الذي نراه في الساحات، ونراه في هذه الأحوال ...!!!!

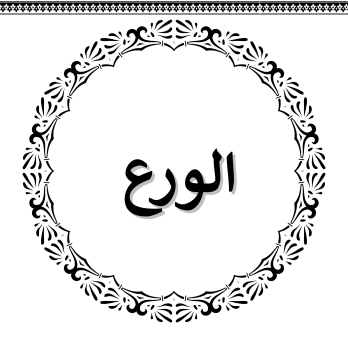
لا شأن لنا به، ... فهذا تشبه بأعمال الجاهلية!!

لكن أعمالنا كلها قلبية!!!

لا نقصد بما إلا رب البرية تبارك وتعالى.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

في السير والسلوك الباب الثاني (171)



# **※الورع**<sup>۹۶</sup>

الورع عبادة توصل الإنسان إلى مقامات المقربين:

والورع أن يكف الإنسان نفسه عن الأشياء التي لا يتبين حقيقة الحِلِّ والحُرمة فيها، أمامه أمر، هل هو حلال أم حرام؟ لا يدري، فيترك الأمر كله ولا يقرب منه، وهذه الأمور نسميها الشبهات.

والشبهات هي التي اختلف الناس فيها:

فالبعض يقول حلال، والبعض يقول حرام، والورع ترك هذه الشبهات.. وهذا بالنسبة للمبتدئين من السالكين!!

وهذا يقول فيه سيدنا أبو بكر الصديق هه:

٩٤ الأقصر – أرمنت – الرزيقات قبلي ٢٥ من شوال ٤٤٠ هـ ١٩/٦/٢٩ ٢٠١م

((كنا نترك سبعين باباً من الحلال، مخافة الوقوع في باب واحدٍ من الحرام)).

يعني سبعين باباً منهم تسعة وستين حلال، وواحد حرام، وهو لا يعرف أين الحرام فيهم، فماذا يفعل؟ يتركهم كلهم، لأنه يريد أن يكون ورعاً، والورع يقول فيه على:

## { كُنْ وَرِعًا تَكُنْ أَعْبَدَ النَّاسِ } ﴿ كُنْ وَرِعًا تَكُنْ أَعْبَدَ النَّاسِ }

من أعبد الناس؟ ليس كثير الصلاة، ولا كثير الصيام، ولا كثير الذكر، ولكن الورع الذي يتورع عن الحلال.

مثال ذلك: الشيخ ابن سيرين الله كان تاجراً، وكان يتاجر في منتجات الألبان، وفي أيامه اللبن لم يكن يُباع، ولكن يباع الزبد والسمن، فكان يتاجر في هذه المنتجات، فكان يُسيّح السمن ويضعها في قوارير من الفخار، والتي نسميها (الجرة)، وذات مرة عبأ أحد العاملين عنده أربعين جرة من السمن، وكان ما زال سائلاً ولم يتجمد، ودخل فأر في إحداها، فأخبره هذا العامل أن فأر دخل في إحدى الجرار، فقال له: أي جرة؟ فقال: لا أعرف، قال: إذاً نسكب السمن كله، لأنه يحرم عليَّ أن أبيع لمسلم جرة سمن فيها فأر!. لأن السمن إذا تجمدت وفيها فأر يحرُم أكلها شرعاً، فأمره أن يُفرغ الجرار كلها لأنه لا يعلم الجرة التي دخل فيها الفأر.

فكافأه الله تبارك وتعالى على ذلك:

فإذا به يرى سيدنا يوسف الصديق على نبينا وعليه أفضل الصلاة وأتم السلام في المنام، وقال له: افتح فاك، وأدخل لسانه في فمه، وأخذ يدلك به فمه، فاستيقظ من المنام وقد أوتي علم تأويل الأحلام، فكان هذا نتيجة الورع.

وهنا ملحوظة خفيفة: فالكتاب المنسوب لابن سيرين والذي يُباع في الأسواق واسمه (تفسير الأحلام لابن سيرين) هو ليس لابن سيرين، لأن ابن سيرين لم يؤلف كتباً، لكن الذين يتاجرون في الكتب يضعون عليها أسماء المشهورين حتى يُباع الكتاب.

٩٥ سنن ابن ماجة والطبراني عن أبي هريرة ﴿

لأن تأويل الأحلام لا ينفع فيه الكتب، فكل رؤيا على حسب ما يفتح الله على المئوّل: ﴿ ذَالِكُمَا مِمَّا عَلَّمَني رَبِّيٓ ﴾ (٣٧يوسف).

وهو نفسه قد جاءه اثنان ذات يوم، فأحدهما قال له: أنا رأيتُ في المنام أني أؤذن، فقال له: ستسرق وتُقطع يدك، ثم دخل الثاني وقال له: أنا رأيتُ في المنام أني أؤذن، فقال له: ستحج بيت الله الحرام.

فسألوه عن ذلك؟! فقال: لما حكى لى الأول خطر في بالى قول الله: ﴿ ثُمَّ أُذَّنَ مُؤَذِّنَّ أَيَّتُهَا ٱلَّعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ (٧٠يوسف) فعرفت أن هذه مكانته، ولما حكى لي الثاني خطر في بالي قول الله: ﴿ وَأَذِّن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَجَّ يَأْتُوكَ رِجَالاً ﴾ (١٢٧-ج).

فالرؤيا واحدة لكن التأويل ليس واحداً، والموجود في الكتب كيف تفسر كل الرؤيات منها؟!!فكل رؤيا لها تأويل.

#### ورع السالكين

فأول الورع اتقاء الشبهات؛ أن الإنسان يترك كل الأمور المشتبهات ويعمل بالحديث الذي قال فيه على:

{ الْحَلَالُ بَيِّنٌ، وَالْحَرَامُ بَيِّنٌ، وَبَيْنَهُمَا مُشَبَّهَاتٌ لَا يَعْلَمُهَا كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى الْمُشَبَّهَاتِ اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ وَعِرْضِهِ } ۖ

إذاً جهاد السالك في البداية يكون في اتقاء الشبهات ..

ولا يقول:

أنا مثل الناس، وإلا سيدخل في نحى رسول الله على الذي قال فيه:

{ لا تَكُونُوا إِمَّعَةً، تَقُولُونَ: إِنْ أَحْسَنَ النَّاسُ أَحْسَنَّا، وَإِنْ أَسَاءُوا أَسَأْنَا، وَلَكِنْ وَطِّنُوا أَنْفُسَكُمْ إِنْ أَحْسَنُوا أَنْ تُحْسِنُوا، وَإِنْ أَسَاءُوا أَلا تَظْلِمُوا } ٩٧

٩٦ البخاري ومسلم عن النعمان بن بشير 🙈

٩٧ مسند البزار وجامع الترمذي عن حذيفة بن اليمان 🙇

هذا الورع يحتاج إلى جهاد شديد، ووقفة عتيدة مع النفس . . .

لأن النفس تميل إلى التسهيل ...

ولذلك لا بد أن أكون شديد في هذا الأمر، لأن أساس الدين المطعم الحلال، والمطعم الحلال لا بد أن يكون خالياً من جميع الشبهات التي يشتبه فيها العبد، فورع السالكين تجنب الشبهات

#### ورع العارفين والصديقين

ورع العارفين والصديقين يكون في المباحات، فمباح لنا الكلام، لكنه لا يُبيح لنفسه الكلام إلا إذا كان فيه منفعة لنفسه، أو منفعةٌ لغيره، خوفاً من أن يكون هذا الكلام يجره إلى الذنوب والآثام، فيتورع عن فضول الكلام، عملاً بقول الرسول على:

## { مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ }

وهذه أول علامة نراها في السالك، فنعلم أنه قد صحَّ في سلوكه وسيصل إلى بغيته، إذا وجدته لا يتكلم إلا في الضرورات، ويحبس نفسه عن الكلام فيما لا يعينه، فلا شأن له بفلان، ولا بالأحداث هنا أو هناك، ويكون كلامه فيما ينفعه في دنياه، أو يرفعه في أُخراه.

والورع عن فضول المنام، فلا ينام معظم اليوم، لكن يكفيه سويعات يحتاجها الجسم، ويستغل باقى الوقت في طاعة الله، أو على الأقل بعد انتهاء عمله في ذكر الله:

﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَٱنصَبْ ﴿ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَٱرْغَب ﴾ (الشح).

لأنه يرى أن عمره هو أنفاسه التي يتنفسها، وكل يوم يمر عليه يقرب من لقاء الله بقدر مرور هذا اليوم، فكيف يضيع يوماً في غفلة، أو في سهو، أو في نوم، فيجعل وقته كله – بعد الضرورات – في طاعة الله ﷺ في جميع الأوقات.

ولذلك وصف الله أهل هذا المقام فقال في صحيح القرآن: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ

٩٨ جامع الترمذي وابن ماجة عن أبي هريرة 🚇

عَنِ ٱلۡمَضَاجِع ﴾ (١٦٠السجدة) لا أحد منهم ينام ويريد أن يطيل في النوم، فهو ينام ويتعجل أن يقوم ليناجي الحي القيوم الذي لا تأخذه سنةٌ ولا نوم.

#### هل أنام إلى الفجر؟! لا ..!!

أنا أريد أن أقوم لأناجي الله ﷺ، فهؤلاء القوم جنوبهم عندما تنام كأن الفراش الذي ينامون عليه - حتى ولو كان فراش وثير - كأنه ينام على شوك، لا يريد النوم، فماذا يريد؟ يريد أن يظل يذكر الله على الدوام، لتلذذه بذكر مولاه، ورغبته في رضاه، وأمله في الإلتحاق بالصالحين ومولانا رسول الله على.

والورع عن فضول الطعام، فيجعل الإنسان منهم الطعام كالدواء، يأخذ الجرعة التي يحتاجها الجسم ليحتى، ولا يأكل ليشبع ويملأ البطن وتظهر بارزةً أمامه!!، فما الذي يحتاجه الجسم؟ كما قال على الله

# { حَسْبُ ابْنِ آدَمَ لُقَيْمَاتٌ يُقِمْنَ صُلْبَهُ } ۖ

هل فينا أحدٌ يعد لقيماته؟ لا، لكن هؤلاء يعدوهم، حتى لا يُعطى الجسم فوق طاقته، لأننى لو أعطيته فوق طاقته سأشغل المعدة، وأشغل الأمعاء، وأنا أحتاج للمحافظة على الوضوء، فسيخرج ريح، وسيذهب إلى المرحاض، لكنه ليس عنده وقت لذلك، وأنتم تعرفون أن منهم أناس كانوا يصلون الفجر بوضوء العشاء قدراً كبيراً من عمرهم.

سيدنا الإمام أبو حنيفة الله وأرضاه:

كان ماشياً في الطريق فسمع قوماً يقولون عنه: هذا الرجل الذي يُصلى الفجر بوضوء العشاء!!، فقال: لو لم أعمل بما قالوا سأكون منافقاً، يعني يقولون ما لا يفعلون، فألزم نفسه بصلاة الفجر بوضوء العشاء، كم مكث على هذا الحال؟ أربعين عاماً!، وهو إمام من أئمة الشريعة، قال ﷺ:

# { لَا يُصَلِّينَّ أَحَدُكُمْ وَهُوَ زَنَاءُ } ` ` `

٩٩ سنن النسائي وابن ماجة عن المقدام بن معدي ﴿

<sup>• •</sup> ١ أورده الحافُّظ النووي في تمذيب الأسماء واللَّغات، والنهاية في غريب الحديث والأثر

\$\*\*\*\*\*\*\*\*\*

يعني لا تصلي وأنت تمنع خروج ريح، أو عندك حصر بول، أو تحتاج للإخراج، فلا تصح هذه الصلاة لأنك مشغول البال ،،

لكن إذا صليت يجب أن تكون في راحة تامة.

فكان يمكث طول الليل لا ريح، ولا حصر بول، ولا إخراج، لماذا؟

لأنه لا يُدخل المعدة إلا الضرورات، وما تحتاجه فقط، فمثلاً المعدة لا تحتاج أكثر من خمسين جراماً من اللحم، فإذا أراد أكثر من ذلك فهي شهوة نفس، وتعب للمعدة، وتعب للأمعاء، وفي نفس الوقت يؤخذ من رصيده في وزارة التموين الإلهي.

فأنت مقدر لك كذا كيلو لحم طوال عمرك، فإذا أكلتهم في عشرين سنة مثلاً، يأتيك الحرمان، ويأتيك المرض، ويقال لك: إياك أن تقرب اللحم، لماذا؟

لأنك أخذت حظك منه، ... ولأنك لا تمشى على المقننات الإلهية، وعلى الآداب الشرعية المحمدية.

وهل الإمام أبو حنيفة لم يكن يعمل؟

لا، بل كان يعمل تاجراً، وتجارته كانت في وسط السوق ... لكن لأنه مع مولاه فإن الله يسوق إليه رزقه في وقت قصير حتى لا ينشغل عن الله.

فهناك من يفتح دكانه طوال اليوم ولا يأتيه إلا واحد أو اثنان ليشتري منه، وهناك من يفتح دكانه ربع ساعة ويأتيه الكثير ليشتروا منه . .

من الذي يسوق الخلق؟ الخالق تبارك وتعالى، حتى لا يشغل هذا الرجل عن الله طرفة عين ولا أقل.

ومثله أيضاً كثير من الصالحين وأئمة الشريعة كالإمام الشافعي رضي الله تبارك وتعالى عنهم، وغيرهم من الصالحين.

فيترك فضول الطعام، ولا يأكل إلا ما تحتاج إليه الأجسام مما قرره الملك العلام، كالدواء، فيكون الأكل دواء لمرض الجوع، فإن الجوع مرض، والإنسان عندما يكون جوعان قد يتوتر ويغضب ويخرج عن مشاعره، ويفعل أشياء لا ترضى الله أحياناً، أو لا ترضى الخلق آنة أُخرى، ورُبَّ مخمصة شرّ من التخم، فيسد حاجة الجوع، ولكن بلقيمات يقمن صلبه ..

والجسم ماذا يحتاج؟ نسأل الطبيب الأعظم؟ قال ؟

{ مَا مَلاَّ آدَمِيٌّ وِعَاءً شَرًّا مِنْ بَطْن، حَسْبُ ابْنِ آدَمَ لُقَيْمَاتٌ يُقِمْنَ صُلْبَهُ، فَإِنْ غَلَبَتْهُ نَفْسُهُ، فَثُلُثٌ طَعَامٌ، وَثُلُثٌ شَرَابٌ، وَثُلُثٌ لِلنَّفَس } `

لم يترك ﷺ شيئاً إلا ووصفه وصفاً تفصيلياً:

إياك أن تعطيها أكثر من الثُلث، ومشى على ذلك الآن غير المسلمين، فالأوروبيون واليابانيون يأكل الواحد منهم خمس أو ست مرات في اليوم، ولكن أكل خفيف لطيف، لا يثقل الدماغ، ولا يجعله يريد أن ينام ولا يحتاج إلى هاضم كالمياه الغازية أو دواء لأنه يأكل عينات.

وهذا طعام المسلمين، وطعام المؤمنين، وطعام العارفين، وهو ترك فضول الطعام.

كذلك ورع العارفين في الإقلال من مخالطة الأنام:

لأنى عندما أخالط الناس لا بد أن نتكلم، وأنا قد أضمن نفسى، لكنى لا أضمن من أجلس معه ماذا يقول؟! وكما ورد في الحديث الشريف:

{ الْمُغْتَابُ وَالْمُسْتَمِعُ شَرِيكَانِ فِي الْإِثْمِ }'''

وماذا أفعل؟

إما أن أرد غيبة أخى الذي يتكلم في حقه، وإما أن أقوم وأترك المجلس:

﴿ فَلَا تَقْعُدُ بَعْدَ ٱلذِّ كُرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (١٦٨ لأنمام)

وإلا سأكون شريكاً معه.

نحن نحاول أن نرضى الناس الآخرين فنقع فيما لا يُحمد عُقباه من الذنوب والآثام

١٠١ سنن النسائي وابن ماجة عن المقدام بن معدي رهي

١٠٢ ذكره الغزالي في الإحياء وقال العراقي في تخؤيجه غريب، والأحاديث الصحيحة تقويه.

من كثرة مخالطة الناس.

وهل أعتزل الناس؟ لا، ولكن يكون الكلام على وفق مراد الله، وعلى نمج حبيب الله ومصطفاه، والذي يقول فيه سيدنا عمر الله وأرضاه:

((كنا ننتقى أطايب الكلام، كما تنتقون أطايب الطعام )).

أجلس مع أحدهم فنتكلم في سيرة حضرة النبي، أو نتكلم في تفسير آية من كتاب الله، أو نتكلم في معلومة دينية نافعة لنا في الدنيا ورافعة لنا يوم لقاء الله .. نتكلم في أمر يكون لنا فيه منفعة ظاهرة، وهذا ما يجب أن نحرص عليه.

لكن إذا دخل في القيل والقال، أقول له: حضرة النبي قال:

{ إِنَّ اللَّهَ كَرِهَ لَكُمْ ثَلَاثًا، قِيلَ وَقَالَ، وَإِضَاعَةَ الْمَالِ، وَكَثْرَةَ السُّؤَالِ }

فكيف تجعلني أدخل في شيء كرهه الله ﷺ؟!

نحن ليس عندنا وقت للقيل والقال، ولا للغيبة، ولا للنميمة، ولا الذم في خلق الله، ولا التحدث بشرِّ عن أحدٍ من عباد الله، لأننا كلنا مملؤون بالذنوب، وكلنا عيوب، فلِمَ أتكلم عن عيوب الناس وأنا لا زال فيَّ عيوب؟!!

هل خلصت عيوبي حتى أتكلم في عيوب غيري؟!!

لذلك لا شأن لى بهذا الأمر.

### ورع الأئمة الوارثين

أما ورع الأئمة الوارثين:

فيتورَّع أن يُنفق نَفَسَاً من أنفاسه:

في غير عمل صالح يُرضى رب العالمين تبارك وتعالى!!

وما أسهل هذا الأمر لمن دخل فيه، لأن أسهل شيء:

في السير والسلوك الباب الثاني (179)

١٠٣ البخاري ومسلم عن المغيرة بن شعبة في

# { لا يَزَالُ لِسَانُكَ رَطْبًا مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ }

ما يمنعنا كلنا في أي زمان وفي أي مكان وفي أي موضع:

أن أشغل لسابي بذكر الله؟!!

إذا تجمَّد اللسان فيكون بسبب معاصى ارتكبها الإنسان، وقدَّر له القدير عقوبة، فجمَّد اللسان حتى لا يحصد الخير من الحنان المنان تبارك وتعالى.

لكن ما دام الإنسان يمشى على الاستقامة، فإن الله يقيمه له من الذاكرين: ﴿ يَذُّكُرُونَ ٱللَّهُ قِيَدَمًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ ﴾ (١٩١٦ عوان).

### ورع الأفراد الوارثين

أما ورع الأفراد الوارثين:

- فيتورعون عن شهود غير الله ﷺ :
- في أي نَفس من أنفساهم:
  - أينما جلسوا!
  - وأينما مشوا!
    - وأينما كانوا!
- •فإنهم يلوح لهم وجه الله:
- لشدة قربهم من الله.
- ورضا الله تبارك وتعالى عنهم.

نسأل الله تبارك وتعالى أن نكون أجمعين من عباده الورعين.

١٠٤ جامع الترمذي والحاكم عن عبد الله بن بسر 🙇



# \*الهمة في جهاد النفس للوصول إلى الفتح° · · \*

بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ - الحمد لله والصلاة والسلام على نور الله الدال بالله على الله، سيدنا مُحَد وآله وصحبه ومن والاه.

كثير من السالكين يظن أنه ملتزم بالطريق إلى الله، ولا أحد يقول أنا غير ملتزم!! فيسأل ويقول: أنا لي فترة كبيرة ملتزم بالفرائض، وملتزم بالأوراد، وملتزم بكذا وكذا، فلِمَ لا يُفتح على كما نسمع عن الصالحين؟!!.

ﷺ الباب الثانى في السير والسلوك (١٤١)

١٠٥ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ٢٤ من جمادي الأولى ١٤٤٠هـ ٣٠١٩/١/٣٠

**\*** 

الناس في زمننا هذا غير الزمن السابق، فالزمن السابق ربما يكون أهله كانوا بُسطاء في الثقافة، وبسطاء في العبادة، لكن كان عندهم إرادة قوية في الصراع مع النفس، وإرادة قوية في فرض القوامة التي أعطاها له الله على الزوجة ولكن باللطف وبالذوق والأدب الشديد.

أما زمننا فآفة الآفات فيه أن الناس تركت النفس تلعب بمم كما تريد، ووضعوا معها أيضاً الهوى، وإذا كانت مملكة فيها النفس والهوى، فماذا تنتظر منها؟!!.

وكعادة العصر الجدال، ولا يريد أن ينسب لنفسه القصور ولا التقصير، فأين يكون العيب؟ يعتقد أنه عند الشيخ، والشيخ عنده الكنوز جاهزة ولا يريد أن يعطيها له، ولا يريد أن يفتحها له!!.

لكن هل الشيخ يبخل بما عليك؟! لا، فلو بحثنا بحثاً بسيطاً مع أهل الفتح الأعظم من الأولياء والصالحين، من أول أصحاب حضرة النبي علمه إلى يومنا هذا، نجد فيه أصل أصيل ملتزمين به، ونحن غير قادرين على أنفسنا لكي نلتزم به، وهذا أصل الأصول لمن أراد الوصول، ما هذا الأصل؟ ما العمل الذي يُحبه الله منا؟ حضرة النبي على بيَّن وأظهر، وهو نفسه عمل بما بيَّن وأظهر، فيقول:

{ أَحَبُّ الأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى أَدْوَمُهَا وَإِنْ قَلَّ } ۗ ٢٠٦

والسيد عائشة سألوها عن عمل سيدنا رسول الله على، فقالت في: { كَانَ عَمَلُهُ دِيمَةً }

يعنى يداوم عليه، وهذا الشي الصعب الذي لا نجده في عصرنا هذا من المنتسبين للصالحين، وأدعياء السلوك في كل وقت وحين، يلتزم أسبوعاً، وبعدها تضحك نفسه عليه وتقول له: هل ستظل في هذا الورد على الدوام؟! غيره واجعل لك ورداً آخر، وتقول له: هل ستظل في قيام الليل دائماً؟! اعمل شيئاً آخر!!.

وهذا المرض الأساسي الذي انتشر الآن، لا أحد يستطيع المداومة، لماذا؟ لأن

١٠٦ صحيح مسلم والترمذي عن عِائشة 🍰

١٠٧ البخاري ومسلم عن عائشة في

الإرادة مذبذبة وليست قوية، والعزيمة هشة، فالنفس تلعب به كما تشاء، ولعب النفس الذي يُبعد الإنسان عن الفتح، أن تجعل الإنسان دائماً لا يثبت على أمر مع الله ورسوله، ويظل يتذبذب، فيمشى قليلاً وبعدها يقف، ولو كلَّمته تجد باب الجدال مفتوح، وباب الأعذار جاهز، فيجادل عن نفسه، ويلتمس الأعذار لنفسه!!.

#### الوصول إلى الفتح

فهذا متى سيصل إلى الفتح؟! لن يصل، لكن الذي يُريد أن يصل إلى فتح الله لا بد أن يلتزم بأي عمل صالح يعمله لوجه الله، يبتغي به مرضاة الله، حتى ولو كان هذا العمل مع الأطفال الصغار.

شيخنا الشيخ مُجَّد على سلامة رضي وأرضاه، كان من طبيعته عندما ننزل البلاد يأتى - وقتها - بعملات فئة خمسة قروش جديدة ويوزعها على الأطفال، وأنا كنتُ أحاول أمشى القد بالقد، والقدم على القدم، فلما أصبحت أنزل البلاد مشيت على الأثر، وذات مرة قلت: وهل أنا مثل الشيخ؟! هذا الأمر خاص بالشيخ وأنا ليس لى شأنٌ به، وأريد أن أمتنع عن هذا الأمر.

وبعد ذلك تصادف أنني قابلتُ الشيخ ، فقال لي: يا بني من عوَّد الناس على عادة لا يقطعها، حتى تنتقل من عادة إلى عبادة، فإذا عودهم على أمر لا بد أن تواظب عليه دائماً.

سيدنا أبو بكر ره أعماله كلها كانت لخدمة من حوله، وليست صلاة وركوع وسجود، وأنتم تحفظون حديث سيدنا رسول الله يسأل بعد صلاة الفجر:

> { مَنْ أَصْبَحَ الْيَوْمَ مِنْكُمْ صَائِمًا؟ فَقَالَ أَبُو بَكْرِ ﴿ : أَنَا نَوَيْتُ مِنَ الْبَارِحَةِ فَأَصْبَحْتُ صَائِمًا، فَقَالً: مَنْ تَصَدَّقَ الْيَوْمَ بِصَدَقَةٍ؟ فَقَالَ أَبُو بَكْرِ ﴿: أَنَا، تَطَرَّقَ مِسْكِينٌ، فَدَخَلْتُ، فَإِذَا كِسْرَةٌ فِي يَدِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، فَأَخَذْتُهَا، فَأَعْطَيْتُهُ،

فَقَالَ: أَيُّكُمُ الْيَوْمَ عَادَ مَرِيضًا؟ فَقَالَ أَبُو بَكْرِ ﴿: أَنَا، قِيلَ لِي إِنَّ عَبْدَ الرَّحْمَنِ يَعْنِي ابْنَ عَوْفٍ مَرِيضٌ فَذَهَبْتُ فَعُدْتُهُ، فَقَالَ النَّبُّ ﷺ: مَا اجْتَمَعَتْ فِي رَجُلٍ هَذِهِ الْخِصَالُ؛ فِي يَوْمِ إِلا دَخَلَ الْجَنَّةَ } ^^ `

وفي رواية أخرى:

{ فَمَنْ تَبِعَ مِنْكُمُ الْيَوْمَ جَنَازَةً؟ قَالَ أَبُو بَكْرِ ﴿: أَنَا }

فأعماله كلها للناس من حوله، وقال على:

{ خَيْرُ النَّاسِ أَنْفَعُهُمْ لِلنَّاسِ }` ` ` `

أنفعهم للناس وليس لنفسه!

والناس نسوا هذا الأمر:

يظنون أن الإقبال والفتح على الله بالركوع والسجود والصيام وتلاوة القرآن وما شابه ذلك، وهذه العبادات لو وزنتها بميزان الإخلاص فالله أعلم بما ؟؟

لكن خير الناس أنفعهم للناس.

وذات مرة كنتُ أتصفَّح كتب أسيادنا العظماء:

فوجدتُ أن من جملة ما كان يفعله سيدنا أبو بكر لبرة بجيرانه:

أنه كان يحلب لجيرانه بنفسه أغنامهم وماعزهم وجمالهم، فلما تولَّى الخلافة، تحدَّث جيرانه مع بعضهم وقالوا: لن يعد يحلب لنا بعد ذلك، فقد انشغل بالخلافة!!

في السير والسلوك الباب الثاني (122)

١٠٨ مسند البزار وتاريخ دمشق لابن عساكر عن عبد الرحمن بن أبي بكر 🍰

١٠٩ صحيح مسلم وابن خزيمة عن أبي هريرة ﴿
 ١٠٥ مسند الشهاب والطبراني عن جابر ﴿

وإذا به يذهب إليهم يقول: أنا كما أنا، حتى مع الخلافة!!، لأنه عوَّدهم على ذلك، ولا يريد أن يقطع هذه العادة لكى يعمل بالحديث:

{ أَحَبُّ الأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى أَدْوَمُهَا وَإِنْ قَلَّ } ' ` ' '

لا بد أن يداوم على العمل، وهذا كان هدي أصحاب رسول الله جميعاً.

وعن أنس عليه قال: كان النبي صلى الله عليه بالشام فهبط عليه جبريل فقال:

{ يَا مُحَمَّد إِنَّ مُعَاوِيَة بِن مُعَاوِيَة المَزِنِي مَاتَ بِالمَدِينَة أَفَتُحبُّ أَنْ تُصَلِّي عَليْهِ؟ قَالَ: نَعَم، فَضَرَبَ بجَناحِه الأَرضَ فَتَضَعْضَعَ لَهُ كُلِّ شَيء، وَلَزَقَ بِالأَرضِ، وَرُفعَ لَهُ سَرِيرُه فَصَلَّى عَلِيه، فَقَالَ النَّبِي ﷺ: مِنْ أَيِّ شَيءٍ أَتَّى مُعَاوِيةَ هَـذَا الفَـضْل؟! صَـلَّى عَلَيْهِ صَـفَّانِ مِـنَ المَلائِكَـة في كُلِّ صَـفِ سُتَّمائَةَ أَلْفِ مَلَك!، قَالَ: بِقِراءَة (قُلْ هُوَ اللهُ أَحَد) كَانَ يَقْرَؤُهَا قَائِماً وَقَاعِداً وَجَالِسًا وَذَاهِبًا وَنَائِمًا } 17

#### التعوذ من الجان

كان ريا الله على قراءة سورة الإخلاص.

والشكاوي المرّة في هذه الأيام في المجتمع كله من الجن، وفي كل مكان!! لماذا؟ ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْمَان نُقَيِّضَ لَهُ و شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ و قَرينٌ ﴾ (١٣١از حرف)

فماذا نفعل حتى لا يأتينا الجن؟ الحديث واضح، فعن أبي سعيد الخدري الله قال:

{ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَتَعَوَّذُ مِنَ الْجَانِّ وَعَيْنِ الْإِنْسَانِ حَتَّى نَزَلَتِ الْمُعَوِّذَتَانِ، فْلَمَّا نَزَلَتَا أَخَذَ بِهِمَا وَتَرَكَ مَا سِوَاهُمَا } ۗ ١١٣

١١١ صحيح مسلم والترمذي عن عائشة 🍰

١١٢ رواه البيهقي في الدلائل وأبي يعلي عن أنس بن مالك 🌉

١١٣ جامع الترمذِّي والنسائي عنَّ أبي سعيد الخدري ﴿

علِّموا أولادكم ونساءكم وبناتكم بعد أن يصلوا الفجر:

- أن يقرأوا :
- سورة الإخلاص ثلاث مرات.
- وسورة (قل أعوذ برب الفلق) مرة!
- ، وسورة (قل أعوذ برب الناس) مرة ...
  - ویکرروا ذلك:
  - بعد صلاة المغرب مرة.
    - ■، وقبل النوم مرة.

وأنا أقول هذا الكلام مراراً وتكراراً ...

فمن الذي يداوم؟ القليل، ويقول لى:

يا شيخ أنا عملت بوصيتك ولكن الجن يفعل بي كذا وكذا! .. فماذا أصنع لك؟! أنت مثلك كمثل الذي ذهب للطبيب وكتب له الدواء، وتناوله ليومين ثم توقف، وبعد ذلك ذهب للطبيب ليُعيد الكشف وقال له: داؤك غير نافع!

هل الدواء الذي لا ينفع !!! أم أن أنت الذي لا تنفع؟!!.

أنت غير مداوم على الطريقة التي وصفوها لك ...

وحتى المداومة على الأعمال التي فيها الحفظ والصيانة للإنسان !!! لا يداوم عليها .. !!!!!!

فعدم المداومة هو آفة العصر.

ولذلك اخترنا عنوان هذا الكتاب (همة المريد الصادق) .. فكل ما تناولناه فيه من مواضيع في مناسبات مختلفة ونصحنا به المريدين والسالكين والطالبين للفتح .. يحتاج إلى المداومة ... والمداومة تقتضى الهمة والعزيمة الدؤوب ... وعدم التبرم ولا الكلل ... فإذا فعلت .. يأتيك الخير والفضل بالعجل!! مع الهمة بلا ملل ولا توان ولا كسل!!

### الخير في المداومة

فالذي يريد فتح الله ...

ويريد أن يكون كالصالحين السابقين في القرب من حضرة الله ...

يأخذ باباً واحداً فقط:

بشرط أن يأخذه من الصالحين ويُوظفوه فيه!!!

ولا يُوظف نفسه هو!!!

ولا يكل ... ولا يمل ... ولا يتخلى عن هذا العمل، حتى يأتيه فتح الله ﷺ، وهذا يحتاج إلى ما قاله الله:

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا ۖ وَكَانُواْ بِعَايَسِنَا يُوقِنُونَ ﴾ (١٢٤السجدة).

ولذلك الصعوبات التي نواجهها في هذا الزمن، .... ولم تكن في الزمن السالف مع الصالحين:

كان الواحد منهم الذي يُكلَّف بعمل .... يظل في هذا العمل حتى يُورِّتُه لأحدٍ من أولاده، .... ولا يتركه طرفة عين.

لكن الآن تُكلِّفه بالعمل ... فيمشي عليه أسبوعاً أو شهراً، .... ثم يتركه، ويحتاج منك إلى متابعته ...، لتسأله عن سبب تركه لهذا العمل ؟؟؟

وهذا لا يصح في طريق الصالحين ... !!!!!

فإن لم يكن الإنسان يُقوم نفسه، ويتابع نفسه ويُلزم نفسه، لا يُنتظر فتحه.

- فالفتح يحتاج منى أن أتابع نفسى.
- وأنا الذي معى النفس اللوامة التي تلومني:
- فأنشِّطها، حتى تلومني إذا قصَّرت.
- وأرقيها لتنتقل إلى النفس المطمئة.

■ فأطمئن بما ووجهت من فضل الله، ومن إكرام الله، ومن عطاءات الله، لثباتي على العمل الذي كُلِّفت به من وارث رسول الله على.

فهذا أصل الأصول لمن أراد الوصول:

لكن النفس لا تترك الإنسان، تريد أن تُكسّل الإنسان بأي كيفية، فلا تتركه أبداً يداوم على عمل ليخرج من هذا الإطار؛ إطار سيدنا رسول الله هذا وصحبه المباركين، والأولياء والصالحين أجمعين رضوان الله تبارك وتعالى عليهم إلى يوم الدين.

وكان الواحد منهم بالنسبة للعبادات كما بلَّغ سيدنا رسول الله، فقال:

{ خُذُوا مِنَ العَمَلِ مَا تُطِيقُونَ، فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَمَلُّ حَتَّى تَمَلُّوا } أَكُا

- فلا يُحمِّل نفسه أعباء كثيرة ثم لا يستطيع القيام بما.
  - ولكنه يختار أعمالاً بسيطة وسهلة:
- ولكنها كبيرة القدر عند الله، وعظيمة الأجر والثواب بين المقربين من عباد الله.

طريقٌ سهل لفتح الله ﷺ.

### الرفعة في التواضع

سيدنا الإمام أحمد الرفاعي الله وأرضاه:

وهو يبحث على ما يُقرّبه إلى الله يقول:

(( طرقتُ سبعين باباً، فما دخلتُ إلا من باب الذُل ))

والذل يعني التواضع لله، ولخلق الله جل في عُلاه.

فلو أي مريد مهما علا قدره وارتفع شأنه حدَّث نفسه أنه خيرٌ من هذا أو ذاك:

١١٤ البخاري ومسلم عن عائشة 🙇

في السير والسلوك الباب الثاني (121)

فهو يحتاج أن يرجع إلى نقطة البداية فوراً...

لأن الله على كما قال سيدى جعفر الصادق عهد:

((إن الله أخفى ثلاثاً في ثلاث:

أخفى رضاه في طاعته فلا تُحقِّرن من الطاعات شيئاً... فعسى أن يكون فيه رضا الله.

وأخفى غضبه وسخطه في معاصيه فلا تُحقِّرن من المعاصي شيئاً فعسى أن يكون فيه سخط الله وغضبه.

> وأخفى أولياءه في خلقه فلا تُحقِّرن من الخلق أحداً.. فعسى أن يكون ولياً لله)).

> > فالولاية سرٌّ في القلب ..

وأنت لا تعرف في أي شيء سره؟

فإنه يضع سره في أضعف خلقه! ..

هل يوجد أحدٌ يستوعب قول الله لحبيبه:

(وَٱصْبِرْ نَفْسَكَ) مع من؟

﴿ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوٰةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ۗ وَلَا تَعْدُ عَيِّنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ (١٢٨لكهف)..

إياك أن تتركهم طرفة عين ..!!!

لأنك لو تركتهم ستطولهم خسارة الدنيا والآخرة.

ولذلك عندما حدث خلافٌ في الرأي بين سيدنا أبو بكر وبين بعض أهل الصُفَّة! وذهب يحكى لحضرة النبي ..، وظن أن حضرة النبي سينتصر له ...

فقال ﷺ:

الباب الثاني في السير والسلوك (129)

{ يَا أَبَا بَكُر لَعَلَّكَ أَغْضَبْتَهُمْ لَئِنْ كُنْتَ أَغْضَبْتَهُمْ لَقَدْ أَغْضَبْتَ رَبَّكَ، فَأَتَاهُمْ أَبُو بَكْرٍ، فَقَالَ: يَا إِخْوَتَاهْ أَغْضَبْتُكُمْ؟ قَالُوا: لَا، يَغْفِرُ اللَّهُ لَكَ يَا أَخِي }

إياك أن تكون قد أغضبت هؤلاء!!

مع أن هؤلاء كانوا مقيمين في مسجد رسول الله في مكان معروش اسمه الصُفَّة! وهم فقراء ومساكين!.

يحكون أن الواحد منهم:

كانت ملابسه عبارة عن قميص فقط، ولا توجد ملابس داخلية ولا سراويل، وكان يحاول جاهداً ستر عورته أثناء الصلاة، وكان عندما ينام إذا غطّي رجليه ينكشف وجهه، وإذا غطَّى وجهه تنكشف رجليه!!!

هم فقراء ولكنهم عند الله أمراء!!

لأن قلوبهم صافية من النفاق، ومن سوء الأخلاق، ومملوءة بالإخلاص الذي جعلهم به الله من عباده الخواص.

هؤلاء الناس يُغير الله في نوايا قلوبهم ..، وما يحدث في أفئدتهم، حتى لو لم تتفوَّه ألسنتهم، ... يقول فيهم الإمام أبو العزائم رهه:

> نعم لرجال الله وصف الحنانة وسـيفهمُ مـاض إذا سُـلَّ لحظـةً وهمتهم فوق الجبال إذا بدت وسـهمهم إن قوَّسـوه تَدَكـدَكَت رجالٌ لهم حالٌ مع الله ظاهرٌ

وإمهالهم للعزِّ لا للمذلَّه يُقطِّع أعناقاً بعزم النبوة تدك لها من خشية بل ورهبة له كل أركان الوجود برمية وحالٌ مع المختار في كل حضرة

هؤلاء هم الرجال ..!

١١٥ صحيح مسلم ومسند أحمد عن عائذ بن عمرو 🚇

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

سيدي إبراهيم الدسوقي رها كان أحد تلامذته في الإسكندرية، وكان قاضي القضاة بالإسكندرية لا يُحب الصوفية، بل ويقدح فيهم ويذُمهم، فرآه المحتسب - مفتش التموين وقتها - وأخذه وعرضه على القاضى، فحبسه القاضى بدون سبب، وهذا ظلم، ولا يوجد شيء أشد ألماً في الدنيا من الظلم، قال على:

{ إِيَّاكُمْ وَالظُّلْمَ، فَإِنَّ الظُّلْمَ ظُلُمَاتٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ } 117

وأشد الظلم الذي لا ينتبه له الناس في الدنيا هو سوء الظن:

فلا أحد يحاسب نفسه على أنه ظُلم، لكن كونك ظننت في أخيك ظن سوء فهذا ظلم لأنك تتغير من جهته، ولا تتعامل معه كما ينبغي، وأنت في الحقيقة ظالم له، وهذا أشد الظلم وأقبح الظلم، ولذلك والحمد لله ليس عندنا سوء ظن أبداً:

سُلَّمِ الإرتقا وباب التداني حُسن ظن بالله في كل شان

فلما حبسه القاضى، أرسل المريدون للشيخ في دسوق، فأرسل لهم الشيخ وريقة وقال لهم: أعطوها للقاضى واجعلوه يقرأها!

فلما وصلت الوريقة للقاضي، أراد أن يُشهّر بالصوفية أكثر، فهي بالنسبة له فرصة، فجمع الجموع من الناس ليقرأ الورقة:

وبعد أن قدح في الصوفية، وذمَّ فيهم بدأ يقرأ ما في الورقة، والورقة كانت أبياتاً من الإلهام الإلهي لسيدي إبراهيم الدسوقي ره، وكتب له فيها:

سهام الليل صائبة المرامي إذا وترت بأوتار الخشوع يُصوِّبها إلى المرمى رجالٌ يُطيلون السجود مع الركوع إذا أوترن ثـم رمـين سـهماً فما يُغـنى التحـصُّن بالـدروع

فالرجل لما قرأ: ( إذا أوترن ثم رمين سهماً ) ... وهذا العجب .. خرج سهمٌ من الوريقة في صدره!! وخرج من ظهره .. ومات في الحال.

١١٦ مسند أحمد والترمذي عن ابن عمر رضي الله عنهما

في السير والسلوك الباب الثاني (101)

فهذه إكرامات الله لعباد الله الصالحين نتيجة تقواهم وورعهم ومداومتهم على العمل الذي يُحبه الله ويرضاه في كل وقت وحين.

### النجاة في مخالفة الهوى

فنحن الذي يلوم لا يلوم إلا نفسه:

- فإذا أردت أن تكون من أهل الأنوار؟
- أو تُريد أن تغرف من بحار النبي المختار؟
  - أو تُريد أن يجري في قلبك الأسرار؟
    - أو تُريد أن تكون من العارفين؟
- تُديم على عمل يوجِّهك له رجلٌ من الوارثين.
  - أما إذا أردت أن تظل على هواك!
  - وتعمل ما يعجبك، ولا تعمل ما لا يعجبك!
- أو تحضر اليوم الذي يريحك، ولا تحضر الأيام التي لا تريحك!
  - وتظل هكذا خالى البال!!!
  - فلا تطمع في شيء من هذا الكلام!!!
  - لأن الذي يريد أن يأخذ من الغنائم:
- ( لا بد أن يُعلى العزائم، ويُسلّم لأصحاب الغنائم )
- لكن الذي يريد أن يكون حُراً طليقاً، ولا شيء يربطه، ولا شيء يُلزمه ... ويكون كما يريد !!!! ويُهيأ له – وهذه مشكلة المشاكل في زماننا – أنه قد حقق المراد وأصبح من الصالحين، لماذا يظن ذلك؟
- لأنه سمع أن اليوم مولد السيدة سكينة مثلاً فذهب ليحضر المولد، أو سمع أن اليوم مولد السيدة زينب

ﷺ الباب الثانى فى السير والسلوك (١٥٢)

فيحضر المولد، ويدور في الموالد، لكن ماذا تفعل في الموالد؟!

- أو يكون مصاحباً لشيخ فيدور معه هنا وهناك!!
- لكن إذا كلَّفه أحد بعمل، يقول: أنا ضيف شرف وليس لي عمل!!
  - فكيف تأخذ الغنائم؟!!
- فالذي يأخذ الغنائم يقولون فيه:

( الغُنم بالغُرم )

- الذي له دور في الميدان هو الذي يأخذ في الغنائم!!
- لكن من ليس له دور ماذا يأخذ من الغنائم؟ .. لا شيء.

لذلك لا بد أن يكون لكل لواحد منا دور ليكون مع رجال الله، ويدخل في قول الله: ﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُرً ﴾ (٢١الفتح).

- فإذا أدَّى هذا الدور، ولكنه يحتاج إلى من يتابعه!! فلا يصلح في طريق الصالحين، لأن الصالحين مبدأهم: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم مُّ مِّسِنُونَ ﴾ (١٢٨ النحل): ... يشعر أنه في معية الله.

يعني لو مريد كُلِّف بالرد على الأسئلة الدينية التي ترد على صفحة على الإنترنت، فيعمل على ذلك شهر أو شهرين ثم يترك الصفحة !!! وتأتي الأسئلة ولا يرد عليها أحد، والناس تستفسر ولا يُكلمهم أحد!!! أفلا تُكلِّف أحد غيرك في حال غيابك؟!! فهذه أصول العمل .. إن كنت مشغولاً قُل: يا فلان قُم مكاني، ولا تترك العمل هملاً، قال العمل ..

١١٧ أخرجه المروزي في السُنَّة عن يزيد بن مرثد گ

الباب الثانى في السير والسلوك (١٥٣)

مثلاً: رجل مكلَّف بالأذان للصلاة، وفي يوم من الأيام ذهب لقضاء بعض المصالح دون أن يُكلِّف أحداً أن يؤذن مكانه، فهل هذا يصح؟! لا .. ولكن اذهب واقض مصالحك، بعد أن تُكلِّف أحداً أميناً غيرك، وتتأكد أنه سيقوم بالرسالة، وهذا النظام الإسلامي في أي أمر من الأمور.

فرجال الله هذا نظامهم، ولذلك سادوا وقادوا ورفعوا لواء الإسلام في كل مكان، لأنهم مشوا على نظام الحبيب المصطفى عليه أفضل الصلاة وأتم السلام.

- وكل مريد منكم له باب يعمل فيه!
- ولكن المهم أن يداوم عليه ..!!
- ومن ليس له باب فليبحث لنفسه عن باب ..!!

وهذا نظام الله ..

لكن لو تركت النفس بدون تكليف فستكون كما أنت إلى أن تخرج من الدنيا، لأنك لم تعمل ما عليك، ولم تقتد بالحبيب المختار، ولا أصحابه المبرزين بالأنوار، ولا الصالحين والأخيار والأبرار والأطهار من بعدهم إلى يوم القرار ..

وهذه سُنَّة الله في الكون؛ أن يكون لكل واحد منا دور في الرسالة الإلهية.

- ولا يُوجد دور تستطيع أن تقول أنه الأفضل.

فمعظم الناس الذين يصلون إلى رُتب الكشف هم الذين يقومون بأدوار الخدمة، وقد رأيتُ كثيراً من الصالحين كذلك، وقد رأيت أحدهم عنده الكشف الجلي، كان يُنظِّف مراحيض مسجد سيدنا الحسين لوجه الله، ومشى على ذلك حتى فتح الله عليه فتوحاً ربانياً، وذات مرة من المرات كان عندنا في بلدنا، والإمام تقدم لصلاة العصر، فقال له: ياسيدنا الشيخ اذهب واغتسل أولاً وبعدها صلّ، واستجاب الرجل، لأنه كان ناسياً أنه جُنب!!، فانظر إلى الكشف، وكيف وصل له؟ بخدمة الأعتاب.

هذه أحوال الصالحين ...

لا بد أن يكون له عملٌ دائمٌ لوجه الله ..

فإذا لم يكن له عمل فليس له أمل!!! ..

وما زال مليئء بالعلل ،،،

ولن يأخذ شيء بعد لأن معه حظه، ومعه هواه، ومعه الدنيا كلها.

- هل يجوز أن تُباح أسرار هذه الدولة الأرضية إلى غير أهل الثقة؟!
- لا، وأهل الثقة هم الذين يُظهرون تمام الإخلاص لقادتهم على الأقل.

أحد الرؤساء السابقين كان نائماً وقام ولم تعلم زوجته أنه ذاهب ليقود الطائرات في حرب السادس من أكتوبر، لأن هذا سرّ لا يُخرجه!!.

- وعندما يحضر معنا شخص هنا وهنا ...
- ⊙ وكلما سمع كلمة يذهب ويُذيعها على الملأ ...
- فهل هذا يؤتمن على أسرار ربانية أو أسرار عليَّه؟!!
  - !! \( \)
- لأنه ليس أميناً حتى على الأسرار الإنسانية ...

وكل هذا يأتي من النفوس:

#### جاهد نفوساً فيك بالـشرع الأمين واحذر قوى الشيطان في القلب كمين

لا بد أن نجاهد النفس ،،،

ونحدد الوجهة ...

ونبحث لنا عن عمل ليتحقق الأمل.

نسأل الله تبارك وتعالى أن يُعلى قدرنا، وأن يرفع شأننا، وأن يُعلى عزائمنا، وأن يجعلنا من الذين يديمون العمل طلباً لمرضاة الله، واقتداءاً بحبيبه ومصطفاه

وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا مُحِدَّ وعلى آله وصحبه وسلَّم

في السير والسلوك (100) الباب الثاني



# ※الرؤيا الصالحة الم

المقصد الأعظم عندنا جميعاً وجه الله:

وأي شيء من البشريات التي يبشرنا بها الله فهي للتشجيع:

مثلاً: ابنك متفوق في المدرسة فتشجعه وتأتيه بمدية أو شيء طيب حتى يستمر.

كذلك الإنسان إذا مشى في طريق الله بصدق فإن الله يشجعه، ويُعطيه بشريات!

هذه البشريات تبدأ بالرؤيا الصادقة، يراها كأنه يعيش فيها، وتتحقق، وبعدها بفترة يحظى برؤيا الصالحين، ... وبعدها يحظى برؤيا سيد الأولين والآخرين، ...

وكل هذه بشريات ... فإذا وقف عند هذه البُشريات فلن يصل لمراده الذي يريده وهو وجه الله، لماذا؟ ... لأنه انشغل ووقف.

۱۱۸ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ۲ من صفر ٤٤٠هـ ١١٠/١١/١١م

ﷺ الباب الثانى في السير والسلوك (١٥٦) مثلاً أنا ذاهب إلى القاهرة، وفي الطريق وقفت عند محل أعجبني، وتوقفت لأشاهد ما فيه، فهل سأصل إلى وجهتى؟! لا ...

فالإنسان الذي يقوم الليل حتى صلاة الفجر!!! ثم يريد أن ينام ليرى رؤيا طيبة، فأصبحت العبادة للرؤيا وليست لله! ،،، لكن إذا رأيت رؤيا أو لم أرَ رؤيا فهذا أمر لا يشغلني .... ولا أقف عنده ..!

أو أنا أريد أن يظهر على يدى بعض الكرامات، ليُعظمني الناس!

وهذا اسمه حب الظهور:

( وحب الظهور يقسم الظهور )

ولن أصل للمطلوب.

# طلَّاب الوجه العليّ

لكن المريد الصادق:

كلما ظهر له أي نوع من أنواع البشريات مهما عظُمت ...

لا يقف عندها:

لأنه يطلب وجه الله.

الشيخ أبو اليزيد البسطامي رضي الله وأرضاه، كان يُصلى العشاء، وبعد صلاة العشاء ذهب إلى بيته، ودخل خلوته، ولكن أحد المريدين أراد أن يرى ماذا يفعل الشيخ في الخلوة، فمشى خلفه دون أن يستأذنه، ودخل الشيخ ونوى أن يُصلى ركعتين لله، ... ووقف كأنه لوحٌ من الخشب، ... لا يتحرك يميناً ولا شمالاً حتى قبيل الفجر بقليل،...!! ثم أكمل الركعتين وسلم.

ماذا كان يفعل في وقوفه؟

كان في مشاهدات عالية ..!!

فالتفت، فوجد المريد، فقال له: منذ متى وأنت هنا؟

في السير والسلوك الباب الثاني (101)

قال: منذ صلاة العشاء، ثم قال المريد: أستحلفك بالله أن تصف لى شيئاً مما رأيت الليلة؟ فقال: لا تتحمَّل، فأخذ يُلِّح عليه ويُقسم عليه بأغلظ الأيمان ويتوسَّل إليه، فقال له: سأُخبرك ببعض ما تتحمله:

فقد أخذ الله تبارك وتعالى روحي في تلك الليلة، فأطلعني على كل عوالم ملكه -كل ما في الأرض - فقلت: وعزتك وجلالك لا أُريد هذا - يعنى لا أريد ذهباً ولا فضة ولا ياقوت ولا زمرد ولا أي شيء من ذلك!!

فأطلعني على الملكوت الأعلى، فقلت: وعزتك وجلالك لا أُريد هذا!!

فأدخلني الجنة، فقلت: وعزتك وجلالك لا أُريد هذا ..!!

فأطلعني على عوالم العرش ... وعوالم الكرسي ... وأنا أقول: وعزتك وجلالك! لا أُريد هذا ...

فأوقفني بين يديه، وقال: ماذا تريد؟

قال فقلت: (أُريد أن لا أُريد) .. يعني لا أريد إلا ما تريد!!

فقال: أنت عبدي حقاً ووليّ صدقاً!!، لأنه لا شيء شغله عن وجه الله ١٠٠٠.

وللقصة روايات عدة ... وروينا منها من قبل .. منها أنه قال: إن أريد إلا أنت!! فقال: أنت عبدي حقاً وولي صدقاً!!

وهؤلاء الذين مدحهم الله في القرآن .. وقال لحضرة النبي:

﴿ وَآصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوٰةِ وَٱلْعَشِيّ ﴾ (١٨١١كهف)

ماذا يريدون؟ هل الجنة، أو الدرجات العُلى؟ لا .. ولكن:

﴿ يُرِيدُونَ وَجِّهَهُ و ﴾ (١٢٨ لكهف)

هؤلاء الذين تصبر معهم وتعيش معهم لتبلغ المني معهم ...

لأن هؤلاء الرجال في المقام الأعلى عند الواحد المتعال على الله

لكن الإنسان لو وقف عند بعض البُشريات حُجب، ولم يكمل المشوار، ولن

يصل، كما قالوا:

#### ( مُتلفِّت لا يصل )

- عني انشغل بالمقامات الصغيرة وبالتالي لن يصل.
- فالذي يربيد أن يرى رؤيات منامية، وكلما جلس مع قوم يقول لهم: أنا رأيت كذا، ورأيت كذا، ويفرح بهذه الأمور!!
  - فلن يأخذ أكثر من ذلك، ... لأن هذا ما يريده!!
- أو يريد أن تكون له بعض الكرامات حتى يقول الناس عنه أنه من الأولياء لأن له كرامات، وهو يفرح ويسعد بذلك ..
  - فأنت بذلك أخذت ما تريد!!
  - ■ولن تصل إلى المراد الأعظم عند الله ﷺ.
- أو يريد أن يكون معه بعض العلم الوهبي، ... حتى إذا تكلم به يقول الناس: نحن نسمع علماً من هذا الرجل لم نسمعه من أحد، ... وهو يسعد تماماً عندما يسمع هذا الثناء!!
  - ، وأين يذهب بعد ذلك؟ لا شيء له، لأنه أخذ ما يريد.
- وهذا غير الذي يُريد هذه الأمور من أجل الدنيا، وهذا لا شأن لنا به، لأنه قد خاب وخسر من طلب هذه الأمور ليطلب بها الدنيا، وحتى يُعطيه الناس الدنيا، فهذا والعياذ بالله خاب وخسر الدنيا والآخرة.
- لكن الذي يُريد وجه الله لا يلتفت إلى سواه طرفة عين ولا أقل، حتى يصل إلى مولاه ﷺ، وهذا معنى: (مُتلفِّت لا يصل)
  - قد يقول البعض:

هل أروي الرؤيا الطيبة لغيري؟

وهؤلاء نقول هم:

الرؤيا الطيبة بشرى، ولا مانع من أن تحكيها لبعض المبتدئين لتُشجعهم ولكن

الباب الثاني في السير والسلوك (١٥٩)

بشرط أن تكون مطمئناً أن نفسك لا تحب هذا الأمر، فتريد أن يعلو شأنك ويثنون عليك ويمدحونك ويلتفوا حولك، لأن هذا سيكون مقصداً دنيًّا وليس مقصداً عليًّا.

### تفريد الله بالقصد

لكن الذي يُريد الله كما يقول الإمام أبو العزائم ره وأرضاه:

(( من كان الله مراده فمقعد صدق وراءه- أي وراء ظهره ))

حتى ولو أجلسوه في مقعد صدق يقول: وماذا أفعل به؟!! أنا أُريد الله، فإذا كان مقعد صدق في حضرة الله فيا هناه ولا مانع، لكن من غير الله فماذا أصنع به؟!!.

وأضرب مثلاً:

أنا جئتُ لأزورك في بيتك، وسألت عنك فقالوا: إنه موجود، وأتوا لي بالطعام، وأتوا لى بالشراب، وكل أنواع التحية، وقالوا لى: إن فلان يعتذر ولن يقابلك، فهل أستطيع أن آكل وأشرب؟!! لا، لأبي هل جئت للطعام وللشراب أم جئتُ لصاحب البيت؟ لم آتي للبيت، ولا للنعم التي في البيت، ولكن جئت لصاحب البيت.

فالذي يدخل الجنة، ويأتون له بالحور، وبالقصور، والطعام والشراب، وهذه الأمور التي يسمع عنها، وليس له نصيب في النظر إلى وجه الله، فهل تنفع هذه الجنة؟!

لا ..!!، لكن الجنة جمالها في: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَهِنْدٍ نَّاضِرَةً ﴿ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ (القيامة) كما كان يقول الرجل الصالح:

### فنظرة منك يا سؤلي ويا أملي أشهى عليَّ من الدنيا وما فيها

نظرة واحدة أفضل من الدنيا كلها وما فيها:

لأن الدنيا كلها وما فيها سأتركها إن آجلاً أو عاجلاً:

لكن هذه النظرة شيء عظيم ... وهي سر الرقي ...، وسر القرب من الله ..، ومجاورة سيدنا رسول الله ﷺ.

فالإنسان لا ينشغل إلا بالله:

﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشْكِى وَمَحْيَاى وَمَمَاتِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ، لَا شَرِيكَ لَهُو ۗ وَبِذَ لِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أُوَّلُ ٱلْكَسْلِمِينَ ﴾ (الأنعام)

والإمام أبو العزائم يقول عن هؤلاء الرجال:

وجنة الخلد لو ظهرت بطلعتها لفارقت حسنها بالزهد همتهم

ماذا نصنع بالجنة؟!!

لاكف علمه سريرتهم أحد تعالى تعلمه سريرتهم

المؤمن لحظة الموت يرى منزلته في الجنة، سيدنا عمر بن الفارض رأى في اللحظات الأخيرة المنزلة الكريمة له في الجنة، فقال:

فإن تك منزلتي في الحب عندكم ما قد رأيتُ فقد ضيعتُ أيامي

يعني أيامي كلها ذهبت سُدئ، وماذا يريد؟ قال:

أُمنية ظفرَت نفسي بها زمناً واليوم أرءاها أضغاث أحلام

يعني أنا عندي أُمنية واحدة :

وهي أن أرى وجه الله .. بتوفيق الله، ومعونة الله، وإشراقات أنوار الله ﷺ .

فعندما لم ير ما كان يتمناه أصبح لا يريد الجنة وما فيها، وهذا ما يتطلع إليه العارفون، عينهم على وجه الله ١١١١ وهذا المقام الأعلى والأرقى.

الذي يُريد هذا لا يلتفت إلى شيء آخر:

وإذا كان مقصده هذا ولم يلتفت لشيء آخر فإن القادر ﷺ – ولأنه أخلص إلى أن وصل واتصل - سيُسخِّر له كل شيء ...، ويأتي له بكل شيء أفضل من الذين طلبوا واشتدوا في الطلب، ....

لأن هذا أمر الله على عباده الصالحين.

في السير والسلوك الباب الثاني (171)

أحد الصالحين وهو سيدي أحمد بن إدريس الله وأرضاه .:

ضرب مثلاً لأصحابه في هذا الباب ليوضح لهم هذه الحقيقة، فقال لهم:

كان هناك ملك وأتى بالمقربين له .. وقال لهم: اطلبوا ما تريدون .... وأنا أصدر أمراً فورياً بما تريدون!

فقال أحدهم: أنا أريد أن أكون أميراً على إمارة كذا، فأصدر له أمراً بذلك.

والثابي قال: أنا أريد أن أكون من الأغنياء الوجهاء ويكون عندي من الأملاك والأموال كذا وكذا، فقال لهم: أعطوه .. وأعطى لكل واحد منهم ما أراد.

وبقيت جارية كانت تخدمه، فسألها: ماذا تريدين؟ قالت: أريدك أنت!! فقال لها:

إذاً القصر والمملكة كلها طوع أمرك، يعني كل شيء أصبح تحت أمرها!.

كذلك فإن كل من يطلب من الله شيئاً سيُعطيه له، فالذي يريد الجنة لا مانع، أو يريد الغني في الدنيا سيُعطيه ذلك إذا كان من الصالحين ....

لكن الذي لا يريد إلا وجه الله فإن الأكوان كلها تحت يده بأمر الله:

# ﴿ وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنَّهُ ﴾ (١١١ه اله الله )

ما دام قد سخَّر نفسه لله .. ولم يلتفت عن وجه مولاه ..

فكل الكون في خدمته ومُسخَّر لحضرته ... لأنه بأمر الله ..!!!

وهذا الحال الذي نراه في أئمة الصالحين في كل زمان ومكان.

فالناس يقولون: إن فلاناً من الصالحين عمل كذا وكذا ... وهو لم يفعل ولكنه التفت بالكلية إلى الوجه، والله على والاه بكل ما كانت نفسه تشتهيه ...

وهو لا يشتهي في الحقيقة غير وجه مولاه ...

وهذه سُنَّة الله ولن تجد لسنة الله تبديلاً.

وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

في السبر والسلوك الباب الثاني (177)

كيف تفتح الكنوز والرموز للسالك؟ والرموز للسالك؟

₩ كيف تُفتح الكنوز والرموز للسالك؟ ١١٩ ﴿

كشفوا الرموز عن الكنوز الخافية فـ تلألأت درر المعاني الـ صافية

هذا كلام الإمام أبو العزائم الهرائم الإشراقات الإلهية، فأنت أيها الإنسان فيك كنوز لا تُعدّ ولا تُحدّ، أودعها فيك حضرة الرحمن سر قوله الله في القرآن: ( إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن تَحَمِلُهَا

١١٩ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ١٨ من جمادي الاولي ٤٤٠هـ ١٩/١/٢٤م

الباب الثانى في السير والسلوك (١٦٣)

وَأَشُّفَقَّنَ مِنْهَا ﴾ (١٧١لأحزاب) ومن الذي حملها؟

﴿ وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ ۗ إِنَّهُ وَكَانَ ظَلُومًا جَهُولاً ﴾ (١٧١لاحواب)

كان ظلوماً جهولاً قبل حمل هذه الأمانة، لكن بعد أن حمل أمانة الله على وصار فيه خلافة الله على وهو خليفة الله في أرضه، ...

أصبح فيه كنوز، عليها رموز، لا يكشفها الله على إلا لمن جاهد نفسه، وصفَّى مرآة قلبه، وأصبح قلبه يتلقّى مباشرة من حضرة ربه على:

﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى آللَّهُ بِقَلِّبِ سَلِيمٍ ﴾ (١٨٩اشعراء) يريد سلامة القلب.

#### القلب السليم

وسلامة القلب ليس سلامته من الأمراض الجسمانية ...

لأن القلب ليس هو الصورة الجسمانية الموجودة في جسم الإنسان، فقلب الشيء حقيقته، وقلب الإنسان الذي فيه سر أسرار الإنسان التي أودعها فيه الرحمن تبارك وتعالى، الذي فيه الإيمان، والذي فيه الحب، والذي فيه الرضا والتسليم، والذي فيه العشق والهيام للحبيب المصطفى عليه أفضل الصلاة وأتم السلام، والذي فيه الخشية والخشوع والحضور.

وهل هذا في القلب الذي نراه؟

لا، فهذا رمز لكنز، وأين الكنز؟

كما قال الله في القرآن: ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ، قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ (٣٧ف) إما أن يكون له قلب نوراني روحاني رباني غير القلب الجسماني، فيه هذا الجمال، وفيه هذا العطاء، ويُلقي السمع القلبي للمولى العليّ وهو شهيد، أي يشاهد: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّهِ - وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُ ﴾ (١٧مود) ليست تلاوة عادية: ﴿ كَلَّا إِنَّ كِتَنَبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلِّيِّينَ ﴾ وَمَآ أَدْرَنكَ مَا عِلِّيُونَ ﴿ كِتَنَّ مَّرْقُومٌ ﴿ يَشْهَدُهُ ٱلْقَرَّبُونَ ﴿ ﴾ (الطففين لم يقُل يقرأه، ولكن: (يشهده المقربون). فأسرار الفتوح تلوح للإنسان بعد صفاء القلب من الأكوان، ولذلك يقول سيدي أحمد بن عطاء الله السكندري في حكمتة البهية:

### (( كيف يرحل قلبٌ إلى الله وصور الأكوان منطبعةٌ في مرآته؟ ))

كيف يسافر؟! هل تستطيع أن تكتب في كراسة مكتوبٌ فيها؟! لا، لكن لا بد أن تمحُو ما فيها من الكتابة لتكتب، لكن كتابة على كتابة فلن تقرأ الأولى ولا الثانية.

- كذلك لا بد أولاً:
- من أن تمسح الأغيار لتظهر لك الأنوار.
- ولا تنشغل بالأنوار لتُفاض عليك الأسرار!
- ولا تنشغل بالأسرار لتتمتع بوجه النبي المختار!
- وإذا ظهر وجه النبي المختار فيا هناؤك:

سيُعرّفك بكل الحقائق الإلهية والقدسية والنورانية التي جمَّل الله بها مبناك.

- سيدي أبو الحسن الشاذلي رضي الشاذلي الله وأرضاه أخذ يبحث عن قُطب الوقت الذي يأخذه إلى الله:

فسافر من بلاد المغرب إلى تونس، ثم إلى مصر، ثم إلى الحجاز، ثم إلى الشام، ثم إلى العراق، وفي العراق قابله سيدي أبو الفتح الواسطي وكان التلميذ النجيب لسيدي أحمد الرفاعي ( وهو الذي جاء إلى مصر ونشر الطريقة الرفاعية في مصر وضريحه الآن في الأسكندرية رضه وأرضاه )، فعندما رآه قال له:

جئت تبحث عن القطب هنا، والقطب عندك في بلاد المغرب!!

فذهب إلى بلاد المغرب ..

فوجد سيدي عبد السلام بن مشيش رضه وأرضاه وكان ساكناً في أعلى قمة جبل في منطقة طنجة الآن، وبني لنفسه خلوة صغيرة أعلى الجبل ومكث يتعبد فيها، وتحت الجبل كانت هناك عين ماء، فعندما يريد الوضوء أو الغسل ينزل يتوضأ ويغتسل فيها ويرجع مرة ثانية، فذهب إليه، وعندما سلَّم عليه قال:

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

مرحباً بك يا على يا بن عبد الجباريا ابن كذا يا ابن كذا يا ابن كذا إلى سيدنا الحسين ره وأرضاه، فذكر له نسبه كله!!.

وقال له: يا على سيكون لك خير كثير من الله على أيدينا!! ولكن انزل واغتسل، فنزل واغتسل من العين وصعد، قال: انزل واغتسل، فنزل واغتسل مرة ثانية، فقال: انزل واغتسل، قال: ففهمتُ أنه لا يريد الغُسل الظاهر، وإنما يُريد أن أغسل معارفي وعلومي التي حشوتُ بما قلبي ليملأني بالمعارف الإلهية.

فلا بد للإنسان أن يُطهّر القلب مما سوى حضرة الرحمن إن أراد أن تُفتح له هذه المعاني، وأن يكون من أهل الؤدّ للنبي العدنان على المعاني،

حتى أصحاب حضرة النبي في بداية الدعوة كانوا هكذا:

فيُحكى أن لبيد بن ربيعة (وكان من الشعراء المشهورين أصحاب المعلقات، فكانت قصائدهم الكبيرة تُكتب بماء الذهب وتُعلَّق على الكعبة )، وحتى أن النبي على استشهد ببیت له، وقال:

{ أَصْدَقُ كَلِمَةٍ قَالَهَا الشَّاعِرُ كَلِمَةُ لَبِيدٍ: أَلَا كُلُّ شَيْءٍ مَا خَلَا اللَّهَ بَاطِلٌ } ` ` ` ألا كل شيء ما خلا الله باطل وكل نعيم لا محالة زائل أ

ولكن الصالحون قالوا:

إلا نعيم وجه الله، ... فهو الذي لا زوال له ..!!، فنعيم خلق الله يزول ...، ولكن وجه الله دائمٌ لا يزول:

# ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجِلُولِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ (١٧١لرمن).

هذا الرجل قال له ذات مرة سيدنا عمر وهو خليفة: أسمعنا بعض قصائدك، فغضب وحزن وقال: يا أمير المؤمنين ما كنتُ لأملاً جوفي بهذا القيح بعد أن ملأتُه بالقرآن!. فأعطانا النموذج، يعنى بعد أن ملأت القلب بالقرآن فهل أعود لهذا الكلام مرة ثانية؟! ولذلك الصالحون يقولون:

في السير والسلوك الباب الثاني (۱٦٦)

١٢٠ البخاري ومسلم عن أبي هريرة في

### ( التَّحَـلِّي بالتَّخَـلِّي )

لو أردت منهم أن يحلوك، لا بد أن تُخلى القلب أولاً، مثلاً لو أردت من مهندس ديكور أن يرسم لك لوحة جميلة على حائط، فلا بد أن تمحو ما على الحائط أولاً، لأنه لن يرسم على لوحة أخرى! ... فقال الشيخ ابن عطاء الله السكندري:

(( كَيْفَ يُشْرِقُ قَلْبٌ صُوَرُ الأَكْوَانِ مُنْطَبِعَةٌ فِي مِرْآتِهِ ؟ )) أَمْ كَيْفَ يَرْحَلُ إِلَى اللهِ وَهُوَ مُكَبَّلٌ بِشَهَوَاتِهِ ؟ )) ١٢١

والمرآة هي القلب، والشهوات تُقيده.

أنت تريد أن تسوح، فعندما يأتي الإنسان لينام وهو مشغولٌ بالشهوات والدنيا، تكون الروح كأنها مقيدة، فأين تذهب الروح؟ ... تظل في دنياه التي هو فيها، لكن لو أراد أن تسرح روحه في عالم الملكوت الأعلى، فلا بد أن يُخفف من المناظر الدنيوية، والشهوات الظاهرة والخفية، وكل العلائق التي تربطه بالدار الدنيوية.

وتكون همته كلها في عالم البقاء، وفي عالم الملكوت الأعلى، فيكون كأصحاب حضرة النبي هي، كان سيدنا رسول الله بعد أن يُصلي الصُبح يلتفتُ إليهم يقول:

## { أَيُّكُمْ رَأًى اللَّيْلَةَ رُؤْيَا؟ } ٢٢٢

فكثيرٌ من الأحباب كل يوم يقول لي: فسِّر لي هذه الرؤيا، فأبحث في الرؤيا أجدها حلم ويلعب به الشيطان، فأقول له: إنما حُلم، فيغضب، فأقول له: إن الرؤيا لها شروط، ولها أوصاف ونعوت، فالروح تسوح وتجلب لك من عند المليك القدوس كلَّك.

ولذلك النبي ﷺ رأى الأذان في ليلة المعراج وسمعه ..

ولكنه يريد أن يُظهر مكانتهم، فشاورهم في كيفية النداء على الصلاة، فباتوا مشغولين، والروايات تحكي أن أكثر من سبعة عشر رجلاً رأى الأذان في المنام، وليس سيدنا عبد الله بن زيد فقط، أو سيدنا عمر فقط، ولكنهم سبعة عشر رجلاً رأوا نفس الرؤيا!، فعن عبد الله بن زيد قال:

١٢١ وتمام الحكمة (أَمْ كَيْفَ يَطْمَعُ أَنْ يَدْخُلَ حَصْرَةَ اللهِ وَهُوَ لَمْ يَتَطَهَّرْ مِنْ جَنَابَةِ غَفَلاَتِهِ ؟ أَمْ كَيْفَ يَرْجُو أَنْ يَفْهَمَ دَقَائِقَ الأَسْرَارِ وَهُوَ لَمْ يَتُبُ مِنْ هَفَوَاتِهِ ؟!)، وقد طلب منا الكثيرون شرح الحكم ، نسأل الله المعونة والتوفيق لذلك وهو المستعان ﷺ. ١٢٢ اتحاف المهرة ومسند أحمد

{ يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّهُ طَافَ بِيَ اللَّيْلَةَ طَائِفٌ: مَرَّ بِي رَجُلٌ عَلَيْهِ ثَوْبَانِ أَخْضَرَانِ يَحْمِلُ نَاقُوسًا في يَدِهِ، فَقُلْتُ: يَا عَبْدَ اللَّهِ، أَتَبِيعُ هَذَا النَّاقُوسَ؟ فَقَالَ: وَمَا تَصْنَعُ بِهِ؟ قُلْتُ: نَدْعُو بِهِ إِلَى الصَّلَاةِ، قَالَ: أَفَلَا أَدُلُّكَ عَلَى خَيْر مِنْ ذَلِكَ؟ قُلْتُ: وَمَا هُوَ؟ قَالَ: تَقُولُ: اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ، حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ، حَيَّ عَلَى الْفَلَاح، حَىَّ عَلَى الْفَلَاح، اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ. ثُمَّ اسْتَأْخَرَ غَيْرَ كَثِيرٍ، ثُمَّ قَالَ مِثْلَ مَا قَالَ، وَجَعَلَهَا وِتْرًا إِلَّا أَنَّهُ قَالَ: قَدْ قَامَتْ الصَّلَاةُ، قَدْ قَامَتْ الصَّلَاةُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ } أَكْبَرُ،

من أين أتوا بالأذان؟

من عالم الملكوت الأعلى، ما هذا؟

عندما ينام الجسم فإن الروح تتهنَّى، وتخرج إلى عالم الحي القيوم الذي لا يغفل ولا ينام، فتتمتع وتتهنى ويُصبح الصباح ومعه من الإشراقات، ومن المعارف العلوية التي لا توجد في كتب مؤلفة أرضية.

سيدنا عبد الله بن عباس رضي الله عنهما كم تفسير قرأه؟ .. لم يقرأ أي تفسير، أو كتاب، لكنه كان حامعة كاملة!!!

- فكان يأتيه في الصباح الذين يريدون علم الفقه ثم ينصرفون!
  - ثم يأتيه الذين يريدون علم تفسير القرآن ثم ينصرفون!
    - ثم يأتيه الذين يريدون علم اللغة ثم ينصرفون!
      - ثم يأتيه الذين يريدون علم الأصول ...
  - كل هذه العلوم كان هو القائم بما وحده في هذه الجامعة.
    - لأن الرسول على قال في شأنه:

# { اللَّهُمَّ فَقِّهْهُ فِي الدِّينِ، وَعَلَّمْهُ التَّأْوِيلَ } ۖ

فمن الذي علَّمه التأويل؟ ... العلى القدير على: ﴿ ٱلرَّحْمَـٰنُ ﴿ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ (الرحمن) فهو الذي علَّم القرآن.

هذه الصورة المفروض أن تكون موجودة في كل زمان ومكان، لأنها إثباتٌ لمعجزة النبي العدنان إلى أن يوث الله ﷺ الأرض ومن عليها، لا تُمحى في أي زمان أبداً، لأن كل ولى كراماته معجزة للنبي الذي يتبعه هذا الولى والدليل على أنها النبوة الخاتمة إلى يوم الدين؛ الإكرامات التي يُظهرها الله على يد أفراد من أُمة سيد الأولين والآخرين حتى لا نقول أن القصة انتهت، لكن الفتح موجود، فهناك من يكون عنده فتح في العلم، وهناك من يكون عنده فتحٌ في الحكمة: ﴿ يُؤْتِي ٱلْحِكُمَةَ مَن يَشَآءُ ﴾ (٢٦٩البقرة).

وهل انتهت هذه الحكمة؟ لا، هل كنوز الحكمة أُغلقت؟ لا، ولكن لا يصح أن أبحث عن كنوز الذهب والفضة ويُعطوني كنوز الحكمة، فإما هذه أو تلك.

فهذه تحتاج إلى إفراد الله بالقصد، وتخليص القلب من الأغيار، والاقتداء ظاهراً وباطناً بالنبي المختار، ومصاحبة الأخيار، ومفارقة الأشرار، حتى يحظى الإنسان بهذا الفضل من العزيز الغفار، في لحظة في ليلِ أو نهار، وليس ذلك على الله بعزيز.

هذه الرموز والكنوز، فالرموز فيك، والكنوز فيك، ولكنها تحتاج منك أن تتوجه إلى خالقك وباريك، وهو يفتح لك هذه الكنوز، ويرسل لك حضرة النبي المهندس الرباني ليفك لك هذه الألغاز والرموز، فتكون على الفور: ﴿ وَأَبْصِرْهُمُّ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ﴾ (١٧٥ الصافات) يعني عرّفهم كيف يرون؟ وكيف يذهبون؟ وكيف يجئيون؟.

نسأل الله ﷺ أن يشغلنا به آناء الليل وأطراف النهار، وأن لا يجعل الدنيا أكبر همنا، ولا مبلغ علمنا، وأن يفتح لنا فتحاً وهبياً، ويُعلمنا علماً لدُنيّاً، ويُشرق على قلوبنا بأنوار حبيبه ومصطفاه، ويرفع عناكل حجاب حتى نشاهده ونتمتع بجمال مُحيَّاه، ويزيد في إكرامنا حتى نتعلم منه ونتلقى وصاياه، ونكون في الدنيا دائماً وأبداً سائرين على هُداه، وفي الآخرة تحت لواء شفاعته، وفي الجنة في جوار حضرته أجمعين

وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

١٢٤ مسند أحمد وابن حبان عن ابن عباس رضى الله عنهما

وزيد الكتاب ١٢٥



في الفتح والوصول

الباب الثالث

(17.)

الباب الثالث في الفتح والوصول (۱۷۱)



# **⊕حب النبي هو سر الوصول°۲۰ الله**

بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ – الحمد لله الذي أنعم علينا ووالانا بإسعافه، وجعلنا أهلاً لعطاياه وإتحافه، والصلاة والسلام على سيدنا مُحَدَّ جوهرة الحق المكنونة، ولؤلؤة ذاته تبارك وتعالى المصونة، الذي جعل رؤيته لنا أجمعين مضمونة، في الدنيا والآخرة، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه، وكل من مشى على هديه، واختاره الله على ليكون من السعداء

١٢٥ المقطم - مجمع الفائزين الخيري ١٦ من شوال ١٤٤٠ هـ ١٩/٦/٢٠م

في الفتح والوصول الباب الثالث **(177)** 

برؤية وجهه، ونسأل الله تبارك وتعالى أن نكون منهم أجمعين.

الإمام أبو العزائم على كان من الأفراد الممنوحين مِنحاً عليَّة من الله على على يد رسوله ﷺ.

فكان إذا تنزَّل عليه الإلهام يغيب عن نفسه، ... وينطق بلسانه قصائد، ... ويقول في ذلك:

أغيــــب عــــنى وأُمــــلى لمــن بــسري تحــلًى لـــستُ المغـــني بقـــولي إلا إذا الفـــرد أمــلى

ويقول عن هذه القصائد:

ليس شعراً ما قلت حال ورودي بل هو الخمر يُحتسى في الوجود راح قدس قصائدٌ من قصودي خصَّنا بها حضرة المعبود

ولذلك هذه الحكم النظمية ليست شعراً ...

ولكنها حكمٌ عُلوية في صورة نظمية ..

فيها عُلومٌ إلهامية .... تتضح للنفوس التقية ... والأرواح البهية .... المتعلقة بذات الله بالكلية.

فالناس تعشق وخاصة من عندهم رغبات عالية في القرب من الله، وآمال رفيعة في الوصول إلى حضرة حبيب الله ومصطفاه، ويحتارون في السبيل إلى ذلك والكيفية التي توصلهم إلى هنالك، ويظن الكثير منهم أن ذلك عن طريق الاجتهاد في العبادات، إن كان في قيام الليل، أو صيام النهار، أو الأذكار، أو الصلاة على النبي المختار، أو غيرها من العبادات، وأرقاها وأعلاها تلاوة القرآن، لقوله على:

{ أَفْضَلُ عُبَادَةِ أُمَّتَى قِرَاءَةُ الْقُرْآنِ } ٢٦٦

لكن في الحقيقة العبادات توصِّل إلى درجات في الجنات، ومهما كثُرت ومهما زاد

١٢٦ شعب الإيمان للبيهقي ومسند الشهاب عن النعمان بن بشير ﴿

في الفتح والوصول الباب الثالث (177)

إخلاص العبد فيها لا تدخله الجنة، قال على:

{ مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ يُدْخِلُهُ عَمَلُهُ الْجَنَّةَ، قَالُوا: وَلَا أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّه؟ قَالَ: وَلَا أَنَا، إِلَّا أَنْ يَتَغَمَّدَنِي اللَّهُ بِرَحْمَةِ مِنْهُ }

وفي رواية أخرى:

{ إِلا أَنْ يَتَغَمَّدَنِي اللَّهُ مِنْهُ بِرَحْمَةٍ وَفَضْلٍ }

فدخول الجنة برحمة الله، أو بفضل الله، والجنان الحسية التي فيها الحور والقصور وما لذَّ وطاب من الطعام والشراب، فإن دخولها برحمة الله.

أما الجنان المعنوية، حيث أنوار القرب، وحيث لوائح الحب، وحيث النظر إلى وجه الله، ومجاورة حبيب الله ومصطفاه، فهي بفضل الله: ﴿ ذَالِكَ فَضَّلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن المتفضل تبارك وتعالى على أهل هذا المقام.

ولا ينالون ذلك، ولا يُحصِّلون ذلك إلا بالأدب العالى، فالسر الغالى لا ينال إلا بالأدب العالى مع الله ومع حبيبه ومصطفاه، ومع الصالحين من عباد الله.

جاء وفدٌ من كُبراء العرب على رسول الله هي، وكانوا من المؤلفة قلوبهم، يعني الذين كان يحاول حضرة النبي تأليفهم لأنهم زعماء، وكل واحد زعيم قبيلة، والقبيلة رهن إشارته، فيُؤلفهم لأن أتباعهم من ورائهم، يعني على سبيل المثال، عَنْ عَائِشَةَ ﷺ:

{ أَنَّ رَجُلًا اسْتَأْذَنَ عَلَى النَّبِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ وَبِئْسَ ابْنُ الْعَشِيرَةِ، فَلَمَّا جَلَسَ تَطَلَّقَ النَّبِيُّ ﷺ فِي وَجْهِهِ وَانْبَسَطَ إِلَيْهِ، فَلَمَّا انْطَلَقَ الرَّجُلُ قَالَتْ لَهُ عَائِشَةُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ حِينَ رَأَيْتَ الرَّجُلَ قُلْتَ لَهُ كَذَا وَكَذَا ثُمَّ تَطَلَّقْتَ فِي وَجْهِهِ وَانْبَسَطْتَ إِلَيْهِ!، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: يَا عَائِشَةُ مَتَى عَهِدْتِنِي فَحَّاشًا؟! إِنَّ شَرَّ النَّاسِ عِنْدَ اللَّهِ مَنْزِلَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ تَرَكَهُ

١٢٧ مسند أحمد عن أبي هريرة 🏨

١٢٨ معجم الطبراني عن طارق بن شويك 🍰

النَّاسُ اتِّقَاءَ شَرِّهِ }

هذا الرجل كان يسمونه الأحمق المطاع، فهو أحمق ولكنه مطاع لدى قومه، فكان خلفه مائة ألف سيف يأتمرون بأمره، وشر الناس من اتقاه الناس مخافة شره.

جاء هؤلاء الكبراء، فرأو بعض الفقراء من المهاجرين حول النبي جالسين في رحاب حضرته، سيدنا بلال، وسيدنا عمار بن ياسر، وسيدنا عبد الله بن مسعود، وسيدنا صهيب الرومي، وسيدنا خباب بن الأرت، وكان هؤلاء القوم قد تركوا خلفهم كل ديارهم وأموالهم وما يخصُهم من الدنيا طمعاً في القرب من الله ورسوله، وهذا طريق البداية، لأن معظم الناس في هذا الزمان يريد الاثنين معاً، ولا يحدث هذا، فهل يكون وزيراً وفي نفس الوقت أمير أهل الحب والغرام؟! لا يجتمعان أبداً.

هؤلاء القوم من فاقتهم أقامهم النبي في مسجده المبارك، وكان المسجد ليس له سقف، وليس له فرش في الأرض، بل تراب، ولما أرادوا أن يجددوه أمرهم النبي أن يأتوا بحصى من وادي العقيق القريب من المدينة وفرشوه به، فلم يكن هناك فرش، ولا أحد يأخذ معه مصلاة، ولكنهم كانوا يصلون على الأرض.

ولذلك سيدنا عمر بن عبد العزيز في وأرضاه، وكان من كُمَّل أهل الاتباع لحضرته في لما تولى ولاية المدينة، وكان الوالي يؤم الناس في الصلاة وفي خطبة الجمعة وفي غيرها من الفرائض، وكان المسجد قد فرشوه أيام الوليد بن عبد الملك، فأمر عمر بن عبد العزيز أن يزيلوا الفرش الذي يسجد عليه حتى لا يكون بين جبهته والأرض حاجز، كأيام حضرة النبي، فترك الفرش كما هو من تحت رجليه ولكن يُرفع من تحت منطقة سجود الرأس، لماذا؟ كان النبي في يقول في سجوده:

{ سَجَدَ وَجْهِي لِلَّذِي خَلَقَهُ وَشَقَّ سَمْعَهُ وَبَصَرَهُ، وَكَانَ دَاوُدُ النَّبِيُّ إِذَا سَجَدَ، قَالَ: عَفَّرْتُ وَجْهِيَ فِي التُّرَابِ لِخَالِقِي وَحُقَّ لَهُ } ' ٢٣٠

يعفر وجهه بالتراب، ونحن نستنكف من التراب الذي على السجاد!!، لكنه

١٢٩ صحيح البخاري والترمذي عن عائشة 🍰

١٣٠ الجامع في تفسير القرآن لابن وهب ومصنف ابن أبي شيبة

يسجد على التراب نفسه.

ولما سألوا سيدنا أبو سعيد الخدري عن ليلة القدر؟ قال: إني سجدتُ في صبيحتها على ماء وطين، يعني المياه نزلت فصلوا على طين، قال ﷺ:

{ أُرِيتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ، ثُمَّ أُنْسِيتُهَا، وَأَرَانِي صُبْحَهَا أَسْجُدُ فِي مَاءٍ وَطِينٍ، قَالَ: فَمُطِرْنَا لَيْلَةَ ثَلَاثٍ وَعِشْرِينَ، فَصَلَّى بِنَا رَسُولُ اللَّهِ ﴿ فَانْصَرَفَ، وَإِنَّ أَثَرَ الْمَاء وَالطِّينِ عَلَى جَبْهَتِهِ وَأَنْفِهِ } ١٣١

فهؤلاء القوم أقامهم النبي في مسجده المبارك، وصنع لهم عريشاً يقيهم المطر والحر، وهذا العريش سماه (الصُفَّة)، والعريش كان من النخل، وكل شيء هناك كان من النخل، فالأعمدة التي نراها في الروضة، مكان كل عمود كان جزع نخله، ومكان الصُفَّة موجود إلى وقتنا هذا خلف منزل السيدة فاطمة.

فكانوا ينامون في المسجد، ويعيشون في المسجد، وسيدنا رسول الله يُطعمهم مما أفاء الله عليه، فماذا كانوا يلبسون؟ ليس معهم مال ليشتروا ملابس، فكان كل واحد منهم يلبس جلد ضأن – جلد خروف – يخيطوه ويلبسوه، وجلد الخروف مع الحر ومع العرق يُعطى رائحة كريهة.

فلما أتى هؤلاء القوم وشموا هذه الرائحة، قالوا: يا رسول الله إنا لا نطيق هذه الرائحة، فاجعل لهؤلاء وقتاً ولنا وقت، وإن العرب يأتونك من كل مكان، فإذا رأونا مع هؤلاء سقطت منزلتنا عندهم، يعني كيف نكون من الوجهاء ومن الأكابر وننزل نجلس مع هؤلاء الأصاغر؟! يعنى في نظرهم.

فهمَّ النبي الله لتأليفهم أن يوافقهم، فقالوا: اكتب لنا كتاباً، يعني يريدون الأمر رسمياً، فدعا الإمام علي بورقة وقلم ليكتب، فنزل فوراً قول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَطُرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوٰةِ وَٱلْعَثِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ ﴾ (١٥١٧سم) فأمر الإمام علي أن ينصرف، وأن يرفع القلم والورق، ورفض أن يكتب لهم، يروي ذلك سيدنا خباب بن الأرت الشهفية فيقول:

١٣١ صحيح مسلم عن عبد الله بن أنيس في

(1)

{ جَاءَ الْأَقْرَعُ بْنُ حَابِسِ التَّمِيمِيُّ، وَعُيَيْنَةُ بْنُ حِصْنِ الْفَزَارِيُّ، فَوَجَدَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ مَعَ صُهَيْبٍ، وَبِلَالٍ، وَعَمَّادٍ، وَخَبَّابٍ، قَاعِدًا فِي نَاس مِنَ الضُّعَفَاءِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ، فَلَمَّا رَأَوْهُمْ حَوْلَ النَّبِيِّ ﷺ حَقَرُوهُمْ، فَأَتَوْهُ فَخَلَوْا بِهِ، فقالوا: إِنَّا نُرِيدُ أَنْ تَجْعَلَ لَنَا مِنْكَ مَجْلِسًا تَعْرِفُ لَنَا بِهِ الْعَرَبُ فَضْلَنَا، فَإِنَّ وُفُودَ الْعَرَبِ تَأْتِيكَ، فَنَسْتَحْيِي أَنْ تَرَانَا الْعَرَبُ مَعَ هَذِهِ الْأَعْبُدِ، فَإِذَا نَحْنُ جِئْنَاكَ فَأَقِمْهُمْ عَنْكَ، فَإِذَا نَحْنُ فَرَغْنَا فَاقْعُدْ مَعَهُمْ إِنْ شِئْتَ، قَالَ: نَعَمْ، قَالُوا: فَاكْتُبْ لَنَا عَلَيْكَ كِتَابًا، قَالَ: فَدَعَا بِصَحِيفَةٍ وَدَعَا عَلِيًّا لِيَكْتُبَ وَنَحْنُ قُعُودٌ فِي نَاحِيَةٍ، فَنَزَلَ جِبْرَائِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامِ، فَقَالَ: "وَلا تَطْرُد الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِنْ شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ" ثُمَّ ذَكَرَ الْأَقْرَعَ بْنَ حَابِس، وَعُيَيْنَةَ بْنَ حِصْن، فَقَالَ: "وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُمْ بِبَعْض لِيَقُولُوا أَهَـؤُلاءِ مَـنَّ اللَّهُ عَلَـيْهِمْ مِـنْ بَيْنِنَا أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ" ثُمَّ قَـالَ: "وَاذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُؤْمنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ"، قَالَ: فَدَنَوْنَا مِنْهُ حَتَّى وَضَعْنَا رُكَبَنَا عَلَى رُكْبَتِهِ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ا يَجْلِسُ مَعَنَا، فَإِذَا أَرَادَ أَنْ يَقُومَ قَامَ وَتَرَكَّنَا، فَأَنْزَلَ اللَّهُ: "وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ وَلا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ" وَلَا تُجَالِسْ الْأَشْرَافَ: "تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا" يَعْنِي: عُيَيْنَةَ وَالْأَقْرَعَ "وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا"، قَالَ: هَلَاكًا، قَالَ: أَمْرُ عُيَيْنَةً، وَالْأَقْرَع، ثُمَّ ضَرَبَ لَهُمْ مَثَلَ الرَّجُلَيْن، وَمَثَلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا، قَالَ خَبَّابٌ: فَكُنَّا نَقْعُدُ مَعَ النَّبِي ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَا السَّاعَةَ الَّتِي يَقُومُ فِيهَا قُمْنَا وَتَرَكْنَاهُ حَتَّى يَقُومَ } ١٣٢

١٣٢ سنن ابن ماجة والطبراني عن خباب بن الأرت ﴿

هؤلاء هم أصحاب الوجاهة في الدنيا والآخرة، وأصحاب المنزلة العالية عند الله ورسوله، بم نالوا ذلك؟ وكيف وصلوا إلى ذلك؟

بحبهم لرسول الله هي، فهي الوسيلة الوحيدة.

الصحابي الجليل الذي كان يحمل لواء رسول الله في غزوة أحد وهو أول مبعوث يرسله إلى المدينة ليبشر أهلها بالإسلام، وهو مصعب بن عُمير رهيه، وجدوه بعد المعركة شهيداً، وكان يلبس جلد ضأن، إذا غطوا رجليه انكشف وجهه ورأسه، وإذا غطوا وجهه ورأسه انكشفت رجليه!، هذا الرجل رآه النبي مقبلًا وعليه إهاب كبش فقال:

{ انْظُرُوا إِلَى هَذَا الرَّجُلِ الَّذِي قَدْ نَوَّرَ اللَّهُ قَلْبَهُ، لَقَدْ رَأَيْتُهُ بَيْنَ أَبَوَيْن يُغَذِّوانَهُ بِأَطْيَبِ الطَّعَامِ وَالشَّرَابِ، فَدَعَاهُ حُبُّ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى مَا تَرَوْنَ } ۖ ۖ اللّ

{ وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَذْكُرُهُ وَيَقُولُ: مَا رَأَيْتُ بِمَكَّةَ أَحْسَنَ لِمَّةً وَلَا أَرَقَّ حُلَّةً وَلَا أَنْعَمَ نِعْمَةً مِنْ مُصْعَبِ بْنِ عُمَيْرٍ } 174

أمه كانت من أغنى الأغنياء في مكة، لكنه عندما أحب الله ورسوله ترك ذلك كله، وحتى عندما كان في غزوة بدر، رأى أخاه أسيراً ويمسكه اثنين من الأنصار، فأحب أن يوصيهما، فقال لهما: استمسكوا بأسيركم هذا فإن أُمّه غنية وستفديه بمال كثير، فقال أخوه: أهذه وصيتك بأخيك؟ قال: لست أخي، هؤلاء إخوتي والإسلام فرَّق بيننا.

أين أمثال هؤلاء الرجال؟ ما الذي أوصله إلى هذا المقام؟ حب الله ورسوله.

سيدنا صُهيب الرومي كان من أغنى تجار مكة، فقال: لن أستطيع العيش في مكة بدون رسول الله، فخرج مهاجراً، ولما سمع أهل مكة أسرعوا خلفه حتى أدركوه، وكان حتى تنفذ هذه السهام - وهم يعلمون أن سهمه يُصيب ولا يخيب - ولكن هل أدلكم على شيء خيرٌ من هذا؟ قالوا: وما ذاك؟ قال: أدلكم على مالى فتأخذوه وتتركوني، وكان ماله قد دفنه تحت عتبة الباب، فدلهم على ماله وتركوه.

١٣٣ حلية الأولياء لأبي نعيم عن عمر بن الخطاب ﴿

١٣٤ الحاكم في المستدرك

وقبل أن يصل إلى المدينة كانت الحقيبة الإلهية نازلة بالآية القرآنية: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشِّرى نَفْسَهُ ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ رَءُوفٌ بِٱلْعِبَادِ ﴾ (١٢٠٧البقرة) فلما وصل إلى سيدنا رسول الله قال له:

# { رَبِحَ الْبَيْعُ أَبَا يَحْيَى، رَبِحَ الْبَيْعُ أَبَا يَحْيَى }

وابنه كان اسمه يحيى، فاشترى نفسه منهم بماله، لماذا؟ حتى يكون بجوار رسول الله.

فكان الرجل منهم يضحي بالنفس والنفيس ليحظى بنَفَس يكون فيه جليساً لحضرة النبي ﷺ.

إذا وصل الإنسان إلى هذا المقام، .... يعلم علم اليقين أنه من المصطفين الأخيار، وله عند الله قدرٌ ومقدار، وله عند حضرة الحبيب على عطاء كعطاء الرسل والأنبياء والصالحين والأولياء، ... لأنه يحبه الحب الذي أمر به الله، والذي طلبه منا حبيب الله ومصطفاه على.

والحب ليس كلام، لكن دعوى تحتاج إلى عمل وبرهان يدل على ذلك.

فأحوال الصالحين في حب رسول الله على يجب أن نطالعها، كان الواحد منهم يريد النوم في الليل فلا يأتيه النوم، لماذا؟ لأنه في شوق شديد إلى رؤية وجه الحبيب على، يقول فيها الإمام أبو العزائم هد:

#### كيف نومي بعد عشقى والحبيب هو الإمسام

الذي يحب امرأة من أهل الدنيا لشهوة جسدية جسمانية فانية، لا يأتيه النوم، فما بال من يُحب الذات النورانية المكملة بالكمالات القدسية؟!! والتي أفردها الله عليه الله بكل كنوز فضله وعطاءاته الذاتية؟!! لا يأتيه النوم إلا إذا خصَّه الله ولو بنظرة من حبيب الله ومصطفاه عظ.

كان هناك جماعة من الأحباب مع الإمام أبو العزائم ره ويدَّعون الحب الشديد، وذهبوا معه إلى الحج طمعاً أن يصحبوه، وفي ذات ليلة في الثُلث الأخير من الليل بعد

١٣٥ المطالب العالية لابن حجر والطبقات الكبرى لابن سعد

أن انتهوا من السهرة طلب منهم أن يصحبوه لزيارة بيت الله الحرام، وكان من ضمنهم الخادم الذاتي للإمام أبو العزائم، وكان اسمه الشيخ أحمد السُبكي رحمة الله عليه، فذهبوا معه إلى الكعبة، ولما وصلوا كانوا قد تعبوا ويريدون النوم، فقال الإمام:

#### نوم أهل الحب في الزُّلفي حرام أحمد السُبكي تنام وتدَّعي حبنا

كيف ينام أهل الحب وهم في هذا القرب القريب من الله عَلَا؟!! فالذي يدَّعي حب الله ركان وينام حتى تطلع الشمس، فهل هذا حب أم دعوى؟!! لكن الذي يُريد أن يكون في الدرجة العُليا لا ينام إلا إذا لاح له نَفَساً على الأقل من حبيبه يبل به ريقه، فينام متعطشاً إلى تمام الجمعية الكبريائية على الحبيب الأعظم على.

إذاً الوسيلة الوحيدة هي المذكورة في كتاب الله، والمبينة في سُنَّة رسول الله لنيل العطاء ورفع الدرجة إلى معية السعداء، ودخول حضرة الهناء، هي الحب لسيد الرسل والأنبياء هي، وعلى هذا كان أصحابه الكرام وكان الصالحين إلى يوم الدين:

حـــب النـــبي محد والآل سر الوصول إلى الجناب العالي

والآل يعني الورثة لحضرته؛ لمقاماته وكمالاته وعلومه وهيئاته وإشاراته.

والعبادة؟ قال:

إلا وساوس نفسه بخيال نزِّه إلهك عن سويَّ ومثال بالحب في طه العزيز الغالي وتفوز منه بسره والحال

كـم عابـدِ في ظلمــة لا يـشهدن والفـضل لا يُعـطى لعلـة عامـل والفيضل فيضل الله يُعيطى منيةً من لحظةٍ في الحب تشهد وجهه

كل الحُجب التي على عين الفؤاد ما الذي يكشفها؟

لا شيء غير الحب ..

فديناميت الحبة هو الذي يكشف الحُجب عن الأحبة ...

وكلما يقوى الحب كلما يكشف الحُجب، فالحب يظل حتى يصبح في الفؤاد نار

تحرق الأغيار، حتى يظهر وجه النبي المختار:

وأخو المحبة لا يميل لغيرها

نار المحبة كم أذابت مهجتي

فإذا لاح وجه الحبيب انتهى الأمر:

من لحظةٍ في الحب تشهد وجهه وتفوز منه بسره والحال

من لحظة في الحب تشهد وجهه وتأخذ منه كل شيء:

تُعط العلوم وتشهدن فتترجمن بلسان أهل القرب والأبدال

تُعطى العلوم الإلهية الإلهامية الشهودية:

إلا ويشهد نوره المتلالي أعطيته من لحظةٍ في الحال؟ نلتُ المني بل نلتُ كل أمالي

تُعـطى الجمال فـلا يـراك من أين هذا العلم والنور الذي من حب قلبي للحبيب محمدٍ

هذا الحب ليس له شأن بالأقدميات:

فجائز إنسان يُحب فيرفع له الحجاب!!

وآخر يمكث خمسين سنة يدَّعي الحب !!، ولا يُفتح له نَفَس من الباب!

لماذا؟

الحب هو المقياس.

والحب في الحقيقة فضل من الله ..

وإكرامٌ من الله، وعطاءٌ من الله ..

يُنال ببركة صُحبة الصالحين رضوان الله تبارك وتعالى عليهم في هذه الحياة.

وكيف ننال الحب مع هؤلاء؟

إذا صحبناهم لله، وصدقنا معهم لوجه الله، فقد يمنُّوا علينا فيدعون لنا الله على الله الله

في الفتح والوصول الباب الثالث (1)

بدعوةِ صادقة تُنيل العبد مناه، وتجعله من عباد الله المجتبين عند الله تبارك وتعالى.

فهذا كل الأمر باختصار شديد!

ولكن كل ما على الإنسان أن يكون القلب ليس فيه غير الحب ..

ليس فيه حسد ... ولا كُره ولا بُغض .... ولا دنيا ولا شهوات .... ولا حظوظ ولا أهواء .... ولا ملذات.

إذا رأى أخاً له مفتوحاً عليه وحسده يعلم علم اليقين أنه محرومٌ من فتح الله:

﴿ أَمْرِيحُ سُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَا ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِمِ ﴾ (١٥١١ساء)

ليس من رزقه ولكن من فضله ..

سيدنا جعفر الصادق كه كان يقول:

((نحن المخصوصون بهذه الآية، لأننا معنا فضل الله)).

ففضل الله هو العطاء الخاص من الله..

لا يحسده على الرزق؟

لأن الرزق الدنيوي الفاني أمره واسع، لكنهم يحسدوهم على الفضل الإلهي الذي عمَّهم به الله ١١١ والحسود لا يسود، ولا تُفتح له الرايات ولا البنود.

إذاً لا بد للإنسان:

أن يُحب حضرة النبي، ويُحب كل من أُكرموا بحب حضرة النبي.

نسأل الله عزوجل ... أن يرزقنا الحب الخالص لوجهه الكريم، والحب الصادق لسيدنا مُحِدّ الرءوف الرحيم، وأن يبلِّغنا منه غاية المراد، وأن يفتح لنا به فتحاً مبيناً، ويهدنا به إلى طريق الرشاد، ويجعلنا به من الأفراد الذين يفوزون به في الدنيا، ويكونون تحت لوائه يوم الميعاد.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

في الفتح والوصول الباب الثالث (1XY)



# ※البداية الصحيحة لفتح الله على العبد الله

كثير من الأحباب:

الذين يحبون الصالحين، ويعشقون أحوال المقربين يتساءلون ما البداية الصحيحة: التي ينبغي أن يبدأ بها العبد:

ليفتح الله تبارك وتعالى عليه ... كما فتح على عباده الصالحين؟؟؟؟

١٣٦ بورسعيد – مسجد الغفران ١٥ من ذي القعدة ٤٠٠ هـ ١٩/٧/١٨ ٢٠١٩

البداية في عالم الحقيقة هي نفس البداية في عالم الشريعة!

، لأن الشريعة والحقيقة يُكمّلان بعضاً.

الإنسان ينفذ شريعة الله بظاهره، وينفذ الحقائق الإلهية بقلبه وحقائقه الباطنية:

مثلاً نحن في الصلاة:

ننفذ ظاهر الشريعة بالجسم، كالوقوف والتلاوة والتسبيح والركوع والسجود وجلسة التشهد، لكن هل لو جئنا بكل هؤلاء بدون حضور القلب والخشوع والخشية مع الله، هل تتم الصلاة؟ لا، لا بد للإثنين معاً.

الجسم يعمل بظاهر الشريعة، والحقائق الباطنة تعمل بباطن الشريعة، أو الحقيقة المنبثَّة في الشريعة، والتي بيَّنها الله ﷺ في قرآنه.

عندما نسمع قول الله تبارك تعالى عندما أثنى الله على المصلين: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمَّ فِي صَلَاتِهِمْ خَلشِعُونَ ﴾ (المؤسون) لم يقُل راكعون أو ساجدون، لكن الثناء هنا على الخشوع، وهل الخشوع عملٌ من أعمال الجسم أم عمل من أعمال القلب؟ عملٌ من أعمال القلب.

إذاً لكي تتم الصلاة، وتكون فيها صلةً بالله، لا بد أن يتم الإنسان ظاهرها كرسول الله، وباطنها كباطن حبيب الله ومصطفاه على.

الإمام الغزالي ، صاحب كتاب (إحياء علوم الدين) وهو مثلٌ ونموذج نحتذي به ونقتدي به أجمعين، وكان عالماً وصل إلى أكبر رتبة علمية في زمانه في بغداد عندما كانت عاصمة خلافة الدولة العباسية، وكانت الدولة العباسية أكبر دولة في العالم في وقتها، من بلاد الصين إلى بلاد المغرب، وظل يُحصِّل العلم بممة لا تلين، حتى جمع من العلوم وحصل من الفهوم ما جعل مجلسه ودرسه يحضره ما لا يقل عن عشرة آلاف نفس، كان من جملتهم مائة من العلماء، وسبعين من الأمراء، والكل يجلس في الدرس خاشعاً، لأنهم يتلقون علوماً حصَّلها ولم يستطيعوا اكتسابها ولا تحصيلها.

لكن كان له نداءٌ في داخله، وكل إنسان يستجيب للنداء الذي ينادي به حقائقه إذا وفَّقه حضرة الرحمن ١٤٠٤.

في الفتح والوصول الباب الثالث (111)

\$\*\*\*\*\*\*\*\*

فالجسم ينادي على الغرائز التي لا بد له منها، فعندما يجوع ينادي على الطعام، وإلى وقتنا هذا العالم يحتار كيف يشعر الإنسان بالجوع ويطلب الطعام فسيولوجياً، وهذا أمر غريب لا يعلمه إلا الله تبارك وتعالى.

وإذا تعب يطلب النوم، ولذلك يقولون: النوم سلطان، فعندما يطلب الجسم النوم ما الذي يمنعه؟! حتى ولو شرب أربعين فنجال قهوة أو غيره لا بد أن ينام، فهذا نداء الجسم للطعام وللمنام وللجنس لحفظ وبقاء النوع.

لكن القلب ما طلباته؟ طلبات القلب أن يتجول في ملكوت الله، وأن يسبح في عوالم الله الغيبية ليرى فيها المناظر الإلهية التي يقول فيها القائل:

قلــوب العــارفين لهــا عيــونٌ تـرى مـا لا يـراه النـاظرون إلى ملك\_وت رب الع\_المين وأجنحـــة تطــير بغــير ربــش

متعة القلب في أنه يشاهد عالم الملكوت: ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَــوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِينِينَ ﴾ (٥٧الانعام) فيطلب متعته منك أنت، ولكننا لكثرة انشغالنا بالمظاهر نُكبُّت هذه الرغبة، لكن الإنسان إذا رقَّت مشاعره تظهر وتطالبه.

الإمام أبو العزائم الله يقول: ((أرى فؤادي يطالبني برؤيته)) يعني فؤاده يطالبه بالرؤيا ويريد متعته، كما أعطيت الجسم متعته، أعطني متعتى، وما متعته؟

﴿ قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (١٠١يونس) النظر إلى ملكوت الله، وأنوار حضرة الله جل في علاه.

ومتعة السر، وهو عالم من العوالم التي يقول فيها الله: ﴿ يَعْلَمُ ٱلسِّرُّ وَأَخْفَى ﴾ (٧طه). فهذا السر عالم موجود فيك، أين هو؟

أمر لا يعلمه إلا العليم، هذا السر ماذا يهوى؟ وما متعته؟

في سر الأسرار، ونور الأنوار سيدنا مُجَّد النبي المختار عَلَيْ:

في الفتح والوصول الباب الثالث (140)

وغايسة بغيتي يبدو حبيبي بعين السروح لا يبدو خفيا

وكما ورد في الاثر عن حضرته للله من سلسلة أهل القلوب:

(( إن في القلب لغيب، وإن في الغيب لسر، وإن في السر لأنا )).

وقال ﷺ:

{ أَنَا مِنَ اللَّهِ، وَالْمُؤْمِنُونَ مِن نُورِي }

ولذلك قال لنا الله: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُ مِّنَ أَنفُسِكُمْ ﴾ (١٢٨ النوبة) يعني من داخلكم: ﴿ وَٱعۡلَمُوۤا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ ٱللهِ ﴾ (١١٠ النوبة) فيكم نور رسول الله هي، الذي يقول فيه صلوات ربي وتسليماته عليه:

{ إِنَّ اللَّهَ ﷺ خَلَقَ خَلْقَهُ فِي ظُلْمَةٍ، فَأَلْقَى عَلَيْهِمْ مِنْ نُورِهِ، فَمَنْ أَصَابَهُ مِنْ } النُّورِ اهْتَدَى، وَمَنْ أَخْطَأَهُ ضَلَّ } ١٣٨

ما الذي يحرِّكنا نحو الطاعات، وكتاب الله، واتباع رسول الله، والعبادات، والرغبة في أداء الحج إلى بيت الله، وأي عمل صالح؟ هو النور الذي بداخلنا، ومن أين ذلك النور؟ من نور رسول الله هي، ورسول الله هي من نور الله تبارك وتعالى.

والروح متعتها وبحجتها أن تتمتع بمشاهدة الأسماء الإلهية، والأوصاف الربانية التي عاقامت كل العوالم الظاهرة والخفية، فإن كل العوالم إنما هي تجليات من الأسماء والصفات، حتى نحن أنفسنا، أنت كيف ترى؟ بتجلّي اسم الله البصير، وبم تسمع؟ بتجلّي اسم الله السميع، وبم تحيا؟ بتجلي اسم الله الحي، وبم تقوى؟ بتجلّي اسم الله القوي، وبم تعلم؟ بتجلّي اسم الله العليم، فإذا انتهت مهمتك في الدنيا يتجلّي عليك باسمه المميت، فينتهى هذا الإنسان.

فكل هذه تجليات الأسماء الإلهية، .... والصفات الربانية ... في كل العوالم العلوية والسفلية.

١٣٧ الفوائد المجموعة للشوكاني

١٣٨ جامع الترمذي ومسند أحمد عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما

والسماء بأي شيء رفعها؟ باسمه الرافع، هل يوجد أعمدة تحملها؟! وهل يوجد حبال تمسكها؟! لا، لكن الله تجلى عليها باسمه الرافع فرفعها، والأرض بأي شيء بسطها؟ باسمه الباسط.

وكل شيء في الوجود ناتج عن تجليات الأسماء الإلهية والصفات الربانية، وهذه كلمات وعبارات نسمعها، لكن هناك أناس يريدون أن يتمتعوا برؤية هذه التجليات، وإشراق أنوار هذه الصفات، فتكون هي متعته.

نحن كلنا فينا نفخة: ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُو وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي ﴾ (١٢٩-الحجر) من أين هذه النفخة؟ من حضرة الله تبارك وتعالى، هذه النفخة الإلهية تشتاق لأصلها ولوصلها، لشهود وجه الجميل تبارك وتعالى، فكل بغيتها وكل متعتها أن تحظى بالنظر لوجه الله تبارك وتعالى.

هذه الأمور هي التي تقلق السالكين، وتحير العارفين، وتجعلهم في شوق دائم وحنين، للوصول إلى هذه المراتب، ليتمتعوا كما كان يتمتع بها السابقون.

الإمام أبو حامد الغزالي:

بعد أن وصل لهذا الهيلمان من الجالس العلمية والعلماء والأمراء، كان بداخله يريد أن يتمتع بما يتمتع به الصالحون من الأشياء التي قرأها وسمعها من الكشف، والشهود، ومطالعة الأسرار، ورؤية النبي المختار، والتحدث مع الملائكة الأبرار، هذه الأمور كانت تشغله من داخله، فيريد أن يصل إلى هذه الأحوال.

فبعد أن قرأ هذه الكتب كلها، ووصل إلى هذا المقام في العلم، لكنه لم يصل إلى شيء من هذه الأحوال، فبدأ يبحث عن الفقراء الذين غمرهم الله بهذا العطاء، وأهل هذا العطاء دائماً أخفياء، قال ﷺ:

{ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْعَبْدَ التَّقِيَّ الْغَنِيَّ الْخَفِيَّ }

سيدنا موسى قابل سيدنا الخضر عند رأس البر في دمياط، فهل الخضر كان له

١٣٩ صحيح مسلم ومسند أحمد عن سعد بن أبي وقاص ﴿

\$\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagge\dagg

هناك ساحة يجلس فيها؟! لا، وهل كان معه خدم وطعام وشراب؟! أبداً، لكن الله هو الذي أمر سيدنا موسى أن يذهب إليه.

وكانت العلامة لمعرفة هذا العبد، عندما يجد نفسه تعب من المشى وجاع، يعرف أن هذا الرجل في هذا المكان، وأمره الله أن يأخذ معه سمكة مشوية يحملها تلميذه في مقطف، حتى إذا جاعوا يكون معهم الطعام.

مشى حتى وصل إلى مجمع البحرين، البحر الأبيض وبحر النيل، ولذلك بعض الروايات التاريخية التي ليس لها أساس تقول أنه كان عند الخليج العربي، وهل موسى ذهب إلى الخليج العربي؟! لا، فموسى كان في مصر وذهب لسيناء، ولا شيء غير هذا، ذهب لفلسطين في البداية وبعدها عاد لمصر، ومن مصر لسيناء إلى أن دُفن في سيناء، ولم يُذكر في أي تاريخ أنه ذهب للخليج العربي ولا للعراق ولا لهذه البلاد، فمجمع البحرين التقاء المياه العذبة مع المياه المالحة عند اللسان في رأس البر بدمياط.

فمشى سيدنا موسى، وبعد فترة جاع، ومعه تلميذه يوشع بن نون وهو الذي تولى الخلافة من بعده وكان وارثه، فقال له: ﴿ ءَاتِنَا غَدَآءَنَا لَقَدَّ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَنذَا نَصَبًّا ♦ (١٦٢ كهف) أنا تعبت وجعت فأين الطعام؟ فقال له: أنا نسيت، ونحن نسير لقينا رجل يتوضأ على النيل، فقطرات من المياه وقعت على السمكة فاحتيت! - مع أنها كانت مشوية - ومشت إلى النيل!، فقال له: هذا هو الرجل الذي نريده.

وما حدث للخضر!! حدث للسيدة نفيسة رهي وأرضاها:

عندما سكنت في مكانها الموجودة فيه الآن، كان هذا المكان موبوء بالبلطجية الخارجين عن القانون، وكان يجاورها عائلة من اليهود، وأرادوا السفر ...، وكان عندهم بنت صغيرة قعيدة فقالوا: كيف نأخذها معنا ونحملها هنا وهناك؟!

نتركها عند السيدة نفيسة حتى نعود.

فعادوا من سفرهم وطرقوا باب السيدة نفيسة فوجدوا ابنتهم هي التي تفتح لهم الباب، فتعجبوا وسألوها، فقالت لهم: وجدت السيدة نفيسة تتوضأ، وبعد أن توضأت أخذت من ماء وضوئها وأخذت أمسح به أعضائي، وكلما مسحت عضواً أجده يتحرك **\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

بإذن الله، حتى انتهيت من مسح كل أعضائي فمشيت على قدماي هكذا كما ترون!!.

لنعرف أن كرامات ومعجزات السابقين .... أكرم الله بما أولياء أمَّة سيد الأولين والآخرين ﷺ.

رجع سيدنا موسى فوجد سيدنا الخضر نائماً على كوم من الرماد، لا قصر ولا ساحة ولا حرس ولا شيء، فقال له: السلام عليكم، فقال: وعليك السلام يا موسى بن عمران، قال: كيف عرفتني؟ ١٤٠

قال: عرَّفني بك الذي أرسلك إليَّ، ثم قال له: يا موسى أنت على علم علمكه الله لا أعلمه أنا، وأنا على علم علمنيه الله لا تعلمه أنت - وأثناء كلامهما أرسل الله طائراً صغيراً يشرب من النيل - فقال له: وما علمي وعلمك في علم الله إلا كما أخذ هذا العصفور من هذا البحر، فهؤلاء الصالحين الأتقياء الأنقياء، الذين يُظهر الله على أيديهم الآيات، سيدنا رسول الله على يقول فيها:

# { رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى مُوسَى، لَوْ صَبَرَ لَرَأَى مِنْ صَاحِبِهِ الْعَجَبَ } ١٤١

لكنه لم يصبر فبيَّن له ثلاثة آيات فقط.

الإمام الغزالي بحث عن رجل مثل هؤلاء، فوجد رجلاً من الصالحين اسمه يوسف النساج، والصالحون السابقون كان كل واحد منهم لا بد أن تكون له مهنة يعيش منها، حتى لا يمد يده إلى أحد، ولا يسأل أحد، ولا يطلب من أحد، متأسين بقول الله على لسان أنبياء الله:

# ﴿ لَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً ۖ إِنْ أُجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ﴾ (٢٩ مود)

فأغناهم الله بمذا العمل الحلال، ولكى يتأكدوا أن عملهم حلال كانوا يرفضون العمل في الدواوين الحكومية، ويجعل الواحد منهم له مهنة ليتأكد أن طعامه حلال تماماً، لأنه يتقن عمله حتى يرضى الله تبارك وتعالى.

فذهب للشيخ يوسف النساج حتى يتعلم على يديه، ليصل إلى مقام المقربين،

<sup>•</sup> ١٤ للمزيد يمكنك أن تراجع كتابنا أسرار موسى والعبد الصالح.

١٤١ سنن أبي داود عن ابن عباس رضي الله عنهما

وليرى بعض المكاشفات والمشاهدات التي يمتع بها الله الصالحين، فقال له: لابد لك أن تترك كل العلم الذي معك، وتترك الشُهرة التي أنت فيها والتي حجبتك.

ما الذي حجبه؟

هذه الشهرة من التفاف الناس من حولك، يريدون أن يسمعوك ويريدون أن يسألوك، فلا بد لهذا الحجاب أن يُزال لتكون ها أنت وربك، فقال له: ماذا أفعل؟ انظر لتهذيب الصالحين الذي لا بد منه، فقال له: تخلع هذه الجبة وثياب العلماء، ويكون لك قربة تملأها بالماء، وتخرج كل يوم على سوق من أسواق المسلمين تسقى الناس لله تبارك وتعالى، ولا تأكل إلا من عندي.

فمشى على ذلك مدة، ثم قال له: اذهب للجامع الأموي في دمشق وفيه مكان تحت المئذنة، تبقى فيه، ولا أحد يعرفك هناك، .... فمكث في هذا المكان سنتين ... إلى أن فتح الله عليه.

هذا الرجل كتب لنا خلاصته في كتاب عظيم موجود ليت الأحباب يطالعوه، اسمه (المنقذ من الضلال) ويطالعوه بالشرح الذي شرحه الدكتور عبد الحليم محمود رضوان الله تبارك وتعالى عليه، فقد شرحه شرحاً عظيماً ويعتبر خير كتاب في التصوف في هذا العصر في أسئلة السائلين والحائرين، ومطبوع طبعة دار المعارف، هذا الكتاب اسمه (قضية التصوف المنقذ من الضلال) والمنقذ من الضلال هو كتاب الإمام الغزالي، يعني العلم الذي كان عنده سماه الضلال بعد أن وصل واتصل.

فكتب في بدايته يقول: وجدت هؤلاء القوم في بدايتهم يشاهدون الملائكة عياناً، ويحادثونهم، ويرون الغيوب العلية والأنور الجنانية.

فكيف نصل إلى هذا الكلام؟ فيقول:

وجدتُ أن طريقهم أولها تطهير القلب بالكلية من سوى رب البرية.

أول شيء لمن أراد ان يحظي بما حظى به الصالحون: أن يُطهر القلب من كل شيء سوى الله تبارك وتعالى، ولذلك كما قلت في البداية:

البداية الشرعية هي البداية الصوفية.

الباب الثالث في الفتح والوصول (۱۹۰)

#### طهارة القلب

الذي يريد أن يؤدي الصلاة، ما مفتاح الصلاة؟ قال الله الذي يريد أن يؤدي الصلاة، ما مفتاح الصَّلَاةِ الطُّهُورُ }

والذي يريد الاتصال بالله، فمفتاح الصلة الطهور، ولكن الطهور القلبي، يُطهر قلبه لله من كل ما سواه، فيحظى بما حظى به عباد الله الصالحين.

فلا بد للإنسان أن يأخذ فترة في البداية يُطهِّر فيها قلبه، من كل الأمراض التي تحجب الإنسان عن المراد، من الكبر، ومن الحقد، ومن الحسد، ومن الطمع، ومن الشُح، ومن البخل، ومن الأنانية، وهذه قائمة طويلة يبدأ يجاهد نفسه فيها إلى أن يكون: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنَ غِلِّ ﴾ الغل بأصنافه وأنواعه: ﴿ إِخْوَانًا عَلَىٰ شُرُرٍ مُّتَقَبِلِينَ ﴾ (١٤٠لجم).

وكيف يطهر القلب؟ الإمام أبو العزائم الله وأرضاه وقف على شاطئ البحر الأبيض المتوسط، وكان يسمى وقتها بحر الروم، وكلَّمه وقال له:

قليلك قد يُطهر كل جسمي يُطهر بحر رومٍ كل رسمي وقليب لا تطهره بحارٌ يُطهره العليُّ بنيل علمي

يعني قليل من الماء يطهر الإنسان الطهارة الظاهرية، لكن ما الذي يُطهر القلب؟ العلوم الوهبية التي تنزل طازجة من عند رب البرية على قلوب الأتقياء والصالحين.

والعلوم الموجودة في الكتب مثلها كمثل المياه الموجودة في البرك، هل ينفع أن نسقي بها الزرع؟! لا، ولكن لكي ينضج الزرع ويُثمر لا بد أن نسقيه بماءٍ طازج نازل من السماء، ولذلك قال الإمام أبو العزائم السماء، ولذلك قال الإمام أبو العزائم

(( كما أن كل ماء لم ينزل من السماء لا ينفع، كذلك كل علم لم ينزل من سماء رسول الله لا يرفع )).

الباب الثالث في الفتح والوصول (۱۹۱)

١٤٢ جامع الترمذي وأبي داود عن علي بن أبي طالب 🙈

الذي يرفع الإنسان العلوم الإلهامية التي تنزل طازجة من عند الله على يد رسول الله هي على قلب الرجل الصالح لينتفع بما المريدين والسالكين، ويصلوا بما إلى فتح الله، وإلى ما وصل إليه السابقون من رجال الله من التجليات والفيوضات والأسرار وغيرها.

فأول شيء نحتاجه لفتح الله ﷺ:

الطهارة.

والطهارة قل فيها ما شئت:

لكن أول شيء فيها:

- أن أنظر إلى الحكم الإلهية في الأحكام الشرعية:
- أمرنى الله تبارك وتعالى أن أتوضأ بالماء، فإن لم أجد الماء، فماذا أفعل؟ أتيمم بالتراب، قد يقول البعض: نحن نتطهر بالماء للنظافة، وهل التراب يصلح للنظافة؟!! لا، لكن حتى ينظر الإنسان إلى حِقيقته، ومن أي شيء كانت حقيقته؟ إذا كان ينظر في حقيقته القريبة: ﴿ أَلَمْ خَنْلُقَكُّر مِّن مَّآءٍ مَّهِينٍ ﴾ (١٢٠ للرسلات) فينظر إلى الماء!!
  - ■وهل المياه تسمع أو تُبصر أو تتكلم أو تتحرك؟
- لا، فكيف أنا أُبصر وأسمع وأتكلم وأتحرك وأنا في الأصل ماء؟ كل ما زاد عن الماء فهو فضل الله تبارك وتعالى وتجلياته علىً.
- فلا أنظر إلى هذه الأشياء على أنها ملكي، ولكني أنظر لها على أنها إكرام الله لي، وعطاء الله لي، وفضل الله تبارك وتعالى لي.
  - فإذا لم أجد الأصل القريب، أذهب للأصل البعيد: ...

﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ﴾ (١١فاط) وكذلك التراب لا يسمع ولا يُبصر ولا يتكلم ولا يتحرك، وهو أصلى وسأعود إليه، فما هذه الزيادة؟ قالوا:

﴿ الْبَابِ الثَّالَثُ فَي الفَتْحِ والوصول (١٩٢) (١٩٢)

(( كل ما زاد عن الماء والطين، فهو جمال رب العالمين ))

هذا ليس جمالك، ولكنه جمال الله الذي حلاك به:

أكنت سميعاً أو بصيراً وعالماً ولكنني أحسست بالمدرار

يا أيها الماء المهين من الذي سوَّاك وجعلك بصيراً وسميعاً؟

هو الله ﷺ..

ولو وقف الإنسان عند هذه المشاهد، على الفور سيلتزم بأدب العبودية مع حضرة الربوبية. ... وبماذا يفتخر؟

بفضل الله عليه، وبإكرام الله تعالى له، ... ولن يزهو بنفسه على غيره، ... ولن يفتخر بعمله عن سواه، ... وإنما يفتخر بفضل الله الذي أكرمه به، وفضل الله كما قال إمامنا أبو العزائم عليه:

> والفضل لا يُعطى لعلة عامل والفيضل فيضل الله يُعيطى منيةً من لحظة في الحب تشهد وجهه تُعطى الكمال فيلا يراك مبصدق تُعطى العلوم وتشهدن فتترجمن

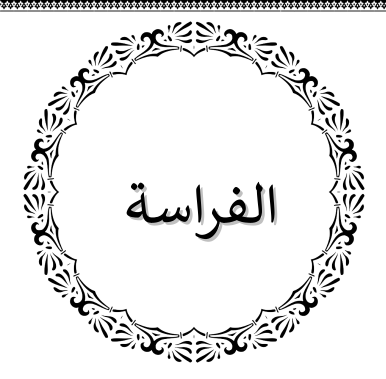
نــزّه إلهــك عــن ســوى ومثــال بالحبب في طبه العزيز الغالي وتفوز منه بسره والحال إلا ويشهد نوره المتلالي بلسان أهل القرب والأبدال

كل هذا يحدث عندما يرجع الإنسان لحقيقته، ويردُّ الفضل إلى خالقه وباريه وواهبه ﷺ.

أسأل الله أن يفتح علينا أجمعين فتحاً مبيناً، وأن ينصرنا على أنفسنا نصراً عزيزاً، وأن يجعلنا من الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه، وأسأل الله عَلِق أن يفقهنا في ديننا، وأن يُلهمنا رشدنا، وأن يرزقنا ما رزق به الصالحين قبلنا، وأن يجعلنا من خيار عباده الصادقين في اتباع نبينا.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا لحُبَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

في الفتح والوصول الباب الثالث (198)



※الفراسة الشا

كثير من الناس يقعون في الحيرة في أمورهم، ولا يدري ماذا يفعل في هذا الأمر؟!! لكن أي مسلم عندما ينتظم في تعاليم الإسلام، ... ويدخل المعسكر الرحماني للفرائض الإلهية، ويلتزم بما كان عليه الحبيب المختار، فإن الله ﷺ يتفضَّل عليه ويعطيه نوراً في قلبه.

هذا النور تفضَّل الله عزوجل به علينا كلنا من البداية، ولكن هذا النور أحياناً تُغطيه الذنوب والعيوب، فلا يرى الإنسان به، ويُصبح كالأعمى الذي يتخبط في الدنيا.

والمؤمن ليس كذلك، فالمؤمن يستنير بهذا النور ويرفع ما عليه من ضباب، وما عليه من ستائر، فينكشف النور ويمشى على الدوام بنور الله في كل أحواله في هذه الحياة، قال ﷺ:

١٤٣ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ٢٣ من جمادي الآخر ٤٠ ١٤ هـ ١٩/٢/٢٨ ٢٠ ٢م

في الفتح والوصول الباب الثالث

هذا النور نسميه الفراسة، وهو أن ينظر بنور الله الذي عنده ، ويرى الحقائق كما ھى.

وأصحاب حضرة النبي على الله الله على هذه الشاكلة، فسيدنا أنس بن مالك کے یروی عن نفسه أنه کان ذاهباً لیزور سیدنا عثمان بن عفان کے عندما کان أميراً للمؤمنين، وهو في الطريق نظر إلى امرأة وأطال النظر، مع أننا ممنوعون من إطالة النظر، فقد قال ﷺ:

{ لَا تُتْبِعِ النَّظْرَةَ النَّظْرَةَ فَإِنَّ لَكَ الْأُولَى، وَلَيْسَتْ لَكَ الْآخِرَةُ }

يعني الأولى لك لكي تعرف من هي، ولكن لا تُطيلها، لأنها ستكون عليك: ﴿ قُل لِّلَّمُوَّمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَرهِم ﴾ (١٣٠الور) وقال ها:

{ النَّظْرَةُ سَهْمٌ مِنْ سِهَامِ إِبْلِيسَ مَسْمُومَةٌ، فَمَنْ تَرَكَهَا مِنْ خَوْفِ اللَّهِ، أَثَابَهُ جَلَّ وَعَزَّ إِيمَانًا يَجِدُ حَلاوَتَهُ فِي قَلْبِهِ } 1 ٢٦

وبعدها ذهب سيدنا أنس إلى سيدنا عثمان ودخل عليه، فسيدنا عثمان الله قال له: ((أما يستحي أحدكم أن يدخل عليَّ وفي عينيه أثر الزنا؟!! قال: أوحيُّ بعد رسول الله يا أمير المؤمنين، قال: لا، ولكنها فراسة المؤمن))

كيف إذا نظرت إلى أحد في عينيه تعرف من عينيه أنه نظر في الطريق لامرأة أو اثنتين أو ثلاثة؟!! هل يوجد أحد يستطيع أن يصل إلى هذا الحال؟ كلنا بلا استثناء عندنا إمكانية الوصول للفراسة، ولكننا تركناها ولا نستخدمها، ولا نريد أن نتدرب على هذه الخصوصية التي أعطاها لنا الله عَلَا.

فكان أصحاب رسول الله على الله على هذه الشاكلة، والله على يقول فيهم: ﴿ أُومَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ لَهُ أُورًا ﴾ (١٢٢الأنعام) ليس في الآخرة، ولكن:

في الفتح والوصول الباب الثالث (190)

١٤٤ جامع الترمذي والطبراني عن أبي سعيد الخدري 🚇

<sup>🕻</sup> ١ جامع الترمذي وأبي داود عن بريدة بن الحصيب 🙇

١٤٦ الحاكم في المستدركُ ومسند الشهاب عن حذيفة بن اليمان 🍰

﴿ يَمْشِي بِهِ وَسِطُ النَّاسِ ﴾ (١٢٢ الأنعام) نوره مشرق ويمشى به وسط الناس في الدنيا.

من كان معه هذا النور، عندما يحاول أحدٌ أن يخدعه بالكلام، فإن النور سيكشف له أن كلام هذا الرجل مخادع ولن يسمع كلامه، أو يحاول أحد أن ينصب عليه، فإن هذا النور سيبين له.

كيف ذلك؟ الله عَلَىٰ قال هذا للنبي هُم فهناك أناس: ﴿ تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ ﴾ (٣٧٣ البقرة) بمجرد أن ينظر في وجه أحدهم يعرف ما بداخله، لأن هذا الوجه هو الشاشة التي يظهر عليها كل ما في القلب، فعندما يرى الشاشة ينكشف له كل ما في قلب الإنسان، فإذا حاول أن يخدع أو يحاول أن يكذب، فلن ينطلي على أصحاب الأنوار العلية الذين يتابعون خير البرية هي.

وهناك أناس: ﴿ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ﴾ (٣٠٠) عندما يتكلم فإن طريقة إخراج الكلام تُظهر ما في القلب من نوايا وطوايا وخفايا في هذا الكلام، فإذا كان الكلام كذب، فيظهر في الكلام الذي يقوله، وإذا كان الكلام فيه خداع يظهر.

### حجاب القلب

فالفراسة موجودة مع المسلمين، حتى مع أطفالنا الصغار والذين لا يزالون في الأطوار الأولى، فعندما تقول له أُمه مثلاً: أنت كذا وكذا، فيقول لها: أنت تضحكي على، ويكون صادقاً، وهي تعرف أنه عرف أنها تضحك عليه، كيف؟! لأن الإحساس الإيماني عنده لا يزال طازجاً لم يُحجب بغطاء، وبم يُحجب؟ كما قال حضرة النبي:

{ إِنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا أَذْنَبَ كَانَتْ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ فِي قَلْبِهِ، فَإِنْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ، صُقِلَ قَلْبُهُ، فَإِنْ زَادَ زَادَتْ، فَذَلِكَ الرَّانُ الَّذِي ذَكَرَهُ اللَّهُ فِي كِتَابِهِ: ﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ } ^ ١٤٧

والران يعني الغطاء أو الستارة: ﴿ كُلَّا ۖ بَلُّ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ كَلَّآ إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَيِنرٍ لَكَحُجُوبُونَ ﴾ (المطففين) فيكون هنا في حجاب عن نور الله، وعن

١٤٧ سنن ابن ماجة والترمذي عن أبي هريرة في

ومن أخصَّ خصائص المبتدئين في السير والسلوك إلى الله مع الصالحين، أن يكون عنده قدرٌ من الفراسة، فيعرف هذا من ذاك، فإن لم يأخذ هذه الفراسة، فمتى يأخذها؟

هي البداية، فمن لم يعرف كيف يمسك بالقلم ويكتب، هل سيأخذ ماجستير أو دكتوراه؟!! لا، كذلك لا بد أن يكون معه هذا النور ليكون كما قال الله:

## ﴿ إِن تَتَّقُواْ ٱللَّهَ مَجَّعَل ٱكُمْ فُرْقَانًا ﴾ (١٢٩لاشال)

وفرقاناً يعني نوراً بداخله يميز به الطيب من الخبيث، والسيئ من الحسن، والحلال من الحرام، فيعرف هذا من ذاك بمجرد أن ينظر إليه نظرة بالنور الباطني الذي معه.

هذه الفراسة الحكايات فيها عن الصالحين ليس لها عد ولا حد، فمثلاً الإمام الشافعي كان جالساً مع حُبَّد بن الحسن تلميذ أبي حنيفة في الحرم، ومرَّ رجلُ أمامهما، فقالا لبعضهما: ما عمل هذا الرجل؟ فالإمام الشافعي قال: يعمل نجاراً، والإمام مُجَّد الحسن قال: يعمل حداداً، فقالا ننادي عليه، فقالا له: ما عملك؟ قال: كنت أعمل نجاراً، والآن أعمل حداداً!!.يعني هذا كلامه صحيح، وهذا كلامه صحيح فكانت الفراسة لا تُخطئ معهم أبداً.

### طريق نيل الفراسة

الإمام عبد الكريم القشيري رفيه صاحب الرسالة القشيرية:

يحكي عن رجل من الصالحين كان لا تُخطئ فراسته أبداً:

وهم كانوا كذلك، يقول:

أحد الصالحين اسمه شاه كرماني هذه الرجل مكث خمسة وعشرين سنة لا ينام الليل طامعاً أن يحظى بنظرة إلى وجه مولاه تبارك وتعالى، ... ولا يريد غير ذلك، فهذا الرجل قالوا له:

الذي يريد أن ينال الفراسة ماذا يفعل؟ قال:

((غُضُّ البصر عن المحرمات، ومنعُ النفس عن معاصي الله، ودوامُ مراقـــــبة الله بالقلب، والمداومة على أكل المطعم الحلال، والمداومة على المتابعة لسيدنا رسول الله ، من عمل بهذه الخمس لم تُخطئ فراسته أبداً)).

- الأولى: غُض البصر عن المحرمات، وهي أصعب شيء في زماننا هذا، ... وهي البلاء الذي عم الكثير، طالما يمشي في الطريق ينظر هنا وينظر هنا، ويلتفت هنا، ... ويسوِّد صحائف القلب والعياذ بالله، ... فكيف يرى؟! مستحيل.
- والثانية: منع النفس عن معاصي الله! ... فينتهي عن المعاصي كلها ... ما ظهر منها وما بطن.
- والثالثة: دوام مراقبة الله بالقلب، فيكون باستمرار مستحضراً في قلبه أن الله يطلّع عليه ويراه، فيخشاه، ويخشى أن يعصاه، أو يعمل عملاً ينظر إليه مولاه فينزل عليه سخطه وغضبه تبارك وتعالى في الوقت والحال.
- الرابعة: المداومة على أكل المطعم الحلال، لأن لُقمة واحد فيها شُبهة ستُعكر كل أنوار القلب.
  - الخامسة: المداومة على المتابعة لسيدنا رسول الله على.

قال:

من عمل بهذه الخمس:

لم تُخطئ فراسته أبداً!!

وعلى الفور ينظر بنور الله على الدوام!!

الباب الثالث في الفتح والوصول (۱۹۸)

#### فراسة الجنيد

الإمام الجُنيد ره وأرضاه:

كان لا يزال تلميذاً، وشيخه كان خاله واسمه السَري السقطي ، فلما وجد عليه إخوانه معالم الفتح الإلهي طلبوا منه أن يحدِّثهم بما فتح الله به عليه، لكنه كان عاقداً في نفسه العزم أن لا يتحدث حتى يأخذ الإذن من رسول الله .

فذهبوا إلى الشيخ السَري السقطي، وقالوا: مُر الجنيد أن يحدثنا بما فتح الله به عليه، فقال الشيخ بعد أن استدعاه: يا جنيد حدِّث إخوانك بما فتح الله به عليك.

وعندنا قاعدة كان عليها الصالحون، فعندما كان الإمام أبو الحسن الشاذلي الله عندما كان بعض المتحدثين أن يتحدث، ويتحدث من شيء قرأه في كتاب، أو سمعه، كان يقول له: يا بني لا تحدثنا عن غيرك، ولكن حدثنا بما فتح الله به عليك.

فكلام الغير نستطيع أن نقرأه نحن أيضاً مثلك، أو نسمعه منهم مثلك، لكننا نريد أن نسمع الكلام الطازج النازل من عند الله في الحال، فالمياه الموجودة في بركة هل ينفع أن نروي منها زرعاً؟!! سيهلك الزرع ويموت، لكن المياه النازلة من عند الله هي التي تصلح للزراعة، فقالوا: ((كما أن كل ماء لم ينزل من السماء لا ينفع - بالنسبة للزراعة - فكذلك كل علم لم ينزل من سماء رسول الله لا يرفع)) لن يرفع الإنسان، فيسمع سنين طوال وهو كما هو محلك سر.

فأنا لا أُحضر الكتب وأقرأ فيها لأُبلّغ رسالة الله، لكن أُجهز نفسي، وأُجهز قلبي إلى أن يتصل القلب بربي وتنزل فيه الخواطر الإلهية والعلوم الإلهامية، هذه هي التي فيها النفع للسالكين والطالبين بصدق لطريق رب العالمين الله الله المنافع السالكين والطالبين بصدق لطريق رب العالمين المنافع السالكين والطالبين بصدق الطريق وبالعالمين المنافع الم

فالشيخ السَري قال: يا جُنيد حدِّث إخوانك بما فتح الله تعالى به عليك، وهو كما اتفقنا كانت عنده العزيمة بداخله أن لا يتحدث إلا بإذن من رسول الله.

ﷺ الباب الثالث في الفتح والوصول (١٩٩) **\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

فذهب يطرق باب الشيخ السري ليبشره، فسمع الشيخ يقول له: نحن الذين أرسلناه إليك، ما دمت لا تريد أن تتكلم إلا إذا أذن لك رسول الله، فقد أرسلناه إليك لكي لا تكون لك حُجَّة.

وهم كما قالوا:

#### إذا أقاموك أعانوك.

لماذا يتعجَّب الناس من أحوال الصالحين؟!

الناس لا ينتبهون لذلك، فالرجل الصالح الذي يُقيمه الله يُسخر له الأسباب ليعينه على إبلاغ دعوة الله، فهو لا يريد شيئاً من الناس ولا من الدنيا، ولا يريد إلا رضا الله، ولأنه صادق فإن الله يُسخّر له الأسباب.

فذهب الجنيد ليُصلى الظهر، وصلاة الظُهر كما نعلم يكون وقتها وقت عمل، والناس يكون عددهم بسيط، ففوجئ بعد الصلاة بجماعة يحملون كرسى مدرس العلم وأجلسوه عليه ويقولون له: حدثنا بما فتح الله به عليك، والمسجد مملوء عن آخره!، من الذي جاء بمؤلاء الناس كلهم في ساعة الظهر؟! هي كما قالوا: إذا أقاموك أعانوك.

وقبل أن يبدأ في الكلام قام رجل وكان نصرانياً، ولكنه كان متخفياً بلبس العمامة، وكان المسلمون عموماً في هذا الزمان وهو زمن الدولة العباسية وإلى وقت قريب يلبسون عمامة، وقد رأينا آباءنا كانوا حريصين على لبس العمامة، لماذا؟ لأنهم سمعوا حضرة النبي يقول: { الْعَمَائِمُ تِيجَانُ الْعَرَبِ } ما العمامة، وورد في بعض الأثر: (( تعمموا فإن الشياطين لا تُعمَّم )).

فالمؤمنون كانوا يلبسون العمائم، وأصبح بالتالي النصراني واليهودي ظاهر، لأنهم لا يلبسون العمائم، فكانوا يعرفون النصراني واليهودي لأنه لا يلبس العمامة.

فلما همَّ الجنيد أن يفتتح الكلام فوجئ بَعذا الرجل يقف ويقول:

يا شيخ ما معنى حديث رسول الله على الذي يقول:

١٤٨ مسند الشهاب عن على بن أبي طالب رهي

{ اتَّقُوا فِرَاسَةَ الْمُؤْمِنِ فَإِنَّهُ يَنْظُرُ بِنُورِ اللَّهِ } ^ ١٤٩

فسكت الجُنيد لحظة وبعدها نظر إلى الأرض، ثم نظر إليه وقال:

معناها أنه آن أوان إسلامك يا نصراني.

يعنى وقت إسلامك قد حان، فنطق الرجل بالشهادتين وقال له:

جزاك الله خيراً يا تاج العارفين، لقد طُفتُ على سبعين رجلاً ممن يدَّعي المعرفة بَعَذِه القَضِية فلم يكشفني واحدٌ منهم، فأعرف أنهم مُدَّعين وليسوا صادقين.

فالجنيد كشف بنور الفراسة أنه نصراني، مع أنه كان لابساً الزي الإسلامي، وأن هذا أيضاً الوقت الذي يُسلم فيه لله، وهي معرفة عالية، كيف يعرف الوقت القدري الذي قدَّره الله لإسلام هذا الرجل الوجه لله؟!.

فعلى هذا الأمر كان ولا يزال العارفون في كل زمان ومكان، ولكنهم أُمروا بالستر، فلا يُظهرون ما يرون حفظاً للخلق، وحفظاً لأسرار الربوبية، لكن - كما قلت إذا كان الإنسان عنده ولو قليل من هذه الفراسة النورانية فلن يُحيره شيء في حياته.

حتى أنه لا يحتاج حتى إلى ركعتين سُنَّة الاستخارة، لأنه يستخير الله مباشرة، ومعه نور من عند الله، ويُلهمه الله عُنِينَ بالإلهام السديد.

ولكن بشرط أن يكون مسيطراً على نفسه، ومسيطر على هواه، لأن ما ينزل في القلب قد يكون خطرة من النفس، أو خطرة من الشيطان، أو خطرة من الهوى، فلا بد أن يُلجِّمهم حتى لا ينزل في القلب إلا الخواطر النازلة من حضرة الرحمن على.

نسأل الله تبارك وتعالى أن يرزقنا هذه الأنوار العلية، وهذه الأسرار الخفية، وهذه الألطاف الربانية، وأن يجعلنا من أهل الفراسة النورانية

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلم

في الفتح والوصول  $(7 \cdot 1)$ الباب الثالث

١٤٩ جامع الترمذي والطبراني عن أبي سعيد الخدري ﴿



※نور البصيرة دليل المؤمن الصادق " \*

لماذا نجد كثير من المسلمين في هذا الزمان يتخبَّط في سلوكياته ويهتز في قراراته، ولا يعرف كيف يصل للمنهج القويم، أو الطريق المستقيم الذي يمشي عليه وهو مطمئن القلب والبال، بأن الله سيُحول حاله إلى أصلح حال؟

لأن الله ﷺ جعل حد أدبى لأهل الإيمان، في الفارق بينهم وبين أهل الكفر والضلال، فأهل الكفر عندهم عمى في البصيرة، وعمى في السريرة، ويقول الله فيهم:

الباب الثالث في الفتح والوصول (۲۰۲)

١٥٠ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ١ من ذي القعدة ١٤٤٠هـ ١٩/٧/٤م

﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَاكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴾ (١٤١٠خج).

ما الذي أضلهم؟

وما الذي زاد في حيرهم وضلالهم مع عُلو كعبهم في مجال العلم المادي، والعلم كله في النهاية يدل على الواحد الأحد تبارك وتعالى حتى العلم المادي؟!!.

الفارق بينهم وبين أهل الإيمان أن أهل الإيمان معهم نور الإيمان: ﴿ يَمَا أَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ مُؤْتِكُمْ كِفَالَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ ﴾ (١٢٨-ديد) وبعد ذلك: ﴿ وَسَجَعَل لَّكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ ﴾ (١٢٨ عديد) هل هذا نور الشمس أو نور القمر أو نور الكهرباء؟ لا، فكلنا في ذلك متساوين، لكن هذه الآية خاصة بالمؤمنين.

فالمؤمن لا بد أن يكون معه نورٌ في سريرته، وإشراقات إلهية في بصيرته، ومصباح رباني في فؤاده يضيئ له حيثما توجه، وحيثما سار، وإذا قيل أمامه كلام فمعه ميزان الله في قول الله: ﴿ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ﴾ (٣٠٠) يعرف الصادق من الكاذب، والمخادع من الصديق، في لحن القول .... بالنور الذي أشرق في فؤاده من مولاه ١٠٠٠.

والعجب قول الله: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (١٣٦الساء) الخطاب للمؤمنين، فلِمَ عاد وقال: " آمِنُوا بِالله وَرَسُولِهِ "؟ فكأن الإنسان يحتاج إلى مزيد من الإيمان، ومزيد الإيمان لا يكون إلا من الإكثار من مجالسة النبي العدنان على، أو ورثته الذين ورثوا أنواره وعلومه وأحواله صلوات ربى وتسليماته عليه.

هذه المجالسات تزيل الرواسب الدنيوية، وتزيل الحظوظ والشهوات النفسانية، وتُجلى البصيرة القلبية، وتجعل الإنسان ينظر بنور الله:

{ اتَّقُوا فِرَاسَةَ الْمُؤْمِنِ فَإِنَّهُ يَنْظُرُ بِنُورِ اللَّهِ } ^ ١٥١

وفي رواية أخرى أنا أُحبها:

{ احْذَرُوا فِرَاسَةَ الْمُؤْمِنِ؛ فَإِنَّهُ يَنْظُرُ بِنُورِ اللَّهِ، وَيَنْطِقُ بِتَوْفِيقِ اللَّهِ } ٢٥١

١٥١ جامع الترمذي والطبراني عن أبي سعيد الخدري 🍰

١٥٢ جامع البيان للطبري عن ثوبان ﴿

رواية عظيمة تثلج الصدر، لأنه لم ينزل من السماء من البدء إلى الختام أعلى ولا أغلى من توفيق الله تبارك وتعالى.

هل يوجد شيء ينزل في قلوب الأتقياء والأنقياء أغلى من توفيق الله؟ ! أبداً !!

فمن عُلو شأنه لم يذكره الله إلا مرة واحدة في القرآن وعلى لسان نبي: ﴿ وَمَا تَوْفِيقِيٓ إِلَّا بِٱللَّهِ ﴾ (٨٨مود) .

يعني سوبر ماركت القرآن الذي يعرض بضاعة الرحمن، تجد بضاعة التوفيق فيه نادرة، فتبحث عنها، وإن كان لك حظ عظيم من الله تبارك وتعالى تقع على بضاعة التوفيق، فسيدنا أبو ذر عليه كان من أئمة أهل المجاهدات، يقول فيه على:

{ مَا أَظَلَّتِ الْحَضِرَاءُ، وَلَا أَقَلَّتِ الْغَبْرَاءُ مِن ذي لَهِجَةٍ أَصِدقَ وَلَا أَوْفَى مِن أَبِي الْ ١٥٣ - ذَرِّ؛ شَبَه عيسى ابنِ مريمَ }

مشربه عيسوي، ولذلك كان تاركاً الدنيا بما فيها وما عليها ...

فقال له ﷺ رغم عبادته وزهادته:

{ قَلِيلٌ مِنَ التَّوْفِيقِ خَيْرٌ مِنْ كَثِيرٍ مِنَ الْعِلْمِ } 104

الأمر ليس بكثرة العمل، فسيأتي أُناس يوم القيامة أعمالهم أمثال الجبال، ويأمر الله تبارك وتعالى الملائكة أن يضربوا بما وجوههم، فقد أورد صاحب قوت القلوب :

(( إن العبد لينشر له من الثناء ما بين المشرق والمغرب؛ وما يزن عند الله جناح بعوضة) °° ا

ليس الشأن بالعبادات، ولكن المهم التوفيق من الموفق علله.

١٥٣ جامع الترمذي وابن حبان عن أبي ذر 🍰

١٥٤ أورده الغزالي في الإحياء، وذكره صاحب الفردوس

١٥٥ وقال العراقي : لم أجد له أصلاً بحذا اللفظ، وفي الصحيحين عن أبي هريرة رفعه { ليأتي الرجل العظيم السمين يوم القيامة لا يزن عند الله جناح بعوضة }، وعن قضيب البان الموصلي أنه قال { من الرجال من يرفع صوته ما بين المشرق والمغرب ولا يسوي عند الله جناح بعوضة }.

فالحد الأدبى لأهل الإيمان لكى يعيشوا في الدنيا في أمن وأمان واطمئنان؛ أن تلمع لمعة من نور الإيمان في قلوبهم، تستنير بها جوانح القلب والفؤاد، وترتفع إلى الصدر، فتكون مع كل أمر يصدر منه فعلاً أو قولاً للعباد - يعني يكون موفق في قوله - وينظر بها إلى من حوله فيرى بنور الله ١١٨ ولا يرى بعين الرأس، ولكن يرى بعين الإمام أبو العزائم عليه:

> فـنى مـن شـاهد المجـلى ونال السسر وارتاح رأى الأشـــباح أرواحَ وغـــني بالحقـــائق مـــن

يرى الأرواح التي تسكن في هذه الأشباح، وهذا يُعجل له مشاهد القيامة في دنياه، فيشهد قول الله: ﴿ لَمَسَخْتَنَهُمْ عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ ﴾ (١٧س) فيرى كما سمعنا عن كثير من الصالحين، يرى أناساً آدميين في صورة قردة، وآدميين في صورة خنازير، وآدميين في صورة ملائكة من الملائكة المقربين، لماذا؟!! رأى الحقيقة الساكنة في هذا الهيكل، وهذا الهيكل من طين، والعبرة ليست بالسكن، ولكن بالساكن، فإذا كان هذا الساكن مجملٌ بجمال رب العالمين، يراه حقيقة عليَّة جهاراً لأنه ينظر بنور الله عليَّه.

وكان على هذه الحقيقة أصحاب رسول الله على أجمعين ...

عدا المنافقون الذين كانوا يتوارون فيما بينهم.

وكذلك كان على هذه النورانية والشفافية أئمة التابعين، والأولياء الصالحين، والمريدين الصادقين المخلصين إلى يوم الدين، لأن عطاء الله ليس حجراً محجورا، وإنما أمراً ميسوراً لكل من فاز بالمراد، ونال القرب والوداد، وجاءه عطاء الله على جَدا النور الإلهي، وهو خير زاد يمشي به الإنسان بين العباد: ﴿ أُوَمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ و نُورًا يَمْشِي بِهِ، فِي ٱلنَّاسِ ﴾ (١١٢٧ ليس في الآخرة: ﴿ كَمَن مَّثَلُهُ و فِي ٱلظُّلُمَتِ ﴾ (١٢٢١الأنعام) ظلمات الطبع، وظلمات الهوي، وظلمات الشهوة، وظلمات الحظوظ، وظلمات الآمال الفانية: ﴿ كُمَن مُّثَلُّهُ فِي ٱلظُّلُمَنتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا ﴾ (١٦٢١لاسم).

فيرى، ولذلك ترى الخلق يحكمون على الخلق بما عندهم، وهذه قاعدة عامة

موجودة بين الأنام، كيف؟

على سبيل المثال رجل يده خفيفة ويسرق، فإذا تكلمت معه يقول لك: لا يوجد أحدٌ في الكون لا يسرق!!!، فالناس كلهم يسرقون، لأنه يحكم بما في داخله.

وآخر كثير الكذب، فتقول له: إن فلان رجل صادق ولا يكذب أبداً، فيقول لك: لا يوجد صادق في هذا الزمان، لماذا؟ لأن هذا بداخله، فيحكم بما في داخله.

فكل إنسان يحكم على الخلق بما في داخله، فإذا كان في باطنه نور الإيمان، كان هذا أقوى دليل وبرهان على أنه ينظر بنور الحنان المنان تبارك وتعالى.

وعلى ذلك كان أصحاب النبي الله ومن بعدهم من الصادقين إلى يوم الدين، فبدون نور هذه البصيرة، ولمعة الإيمان هذه، كيف يمشي الإنسان؟ يتخبط، وقد تأتي معه مرة صواب، ومرة خطأ، هو وحظه، لكن ذلك لا يصلح مع المؤمنين.

كنت في برنامجاً بالتلفزيون، والمذيع كان معه أسئلة عويصة في القضاء والقدر، فكنت أجد الإلهام يأتي فورياً من الله بإجابة لا تخطر حتى على بالي، فمثلاً: قال لي: ﴿ وَمَا تَشَاّءُونَ إِلّا أَن يَشَاءَ ٱللّهُ ﴾ (٣٠الإنسان) يعني أن الإنسان أي شيء يريده تكون فيها إشاءة الله، فدخل في القضاء والقدر، فقلت له: لا، ﴿ وَمَا تَشَاّءُونَ إِلّا أَن يَشَاءَ ٱللّهُ ﴾ (٣٠الإنسان) يعني ينبغي عليكم أن لا تشاءوا، أي لا تقدموا على أمر، إلا بعد أن تستشيروا الله، أو تأخذوه مطمئنين على أنه موثقٌ في شرع الله.

كان سيدخلني في دائرة القضاء والقدر، وهي شماعة تعلق الناس عليها الأخطاء، فإبليس اخترع هذه الشماعة حتى إذا أخطا الناس يعلقون عليها أخطاءهم !!!

فما شأننا وشأنها؟!.

أنا كمؤمن أي عمل أريد أن أعمله، ماذا أفعل؟

ألف باء الإيمان أنظر في كتاب الله، هل هذا العمل حلال أم حرام؟ فإذا تأكدت من الحل أو الحرمة، أذهب إلى رسول الله، كيف عمل هذا العمل حتى أعمله مثله؟ فهذا معنى المشيئة، فإذا احترت أستخير الله، وما يشير به على الله أعمل به لقول رسول الله:

{ مَا خَابَ مَنِ اسْتَخَارَ، وَلا نَدِمَ مَنِ اسْتَشَارَ }

من مشى على هذه القاعدة هل يزيغ أو يذل أو يضل؟!

حاشا لله، بل يكون كما ورد بالأثر:

((المؤمن في يمين الله كلما وقع أقامه)).

لو نفسه ضحكت عليه مرة أو الشيطان ضحك عليه مرة:

فإن الله يمد له يده ويأخذ بيده !!

كما لو كان معك ولدك الصغير، فكلما تعثَّر في الطريق ماذا تفعل؟

ترفعه بيدك، كذلك نفس الأمر!!!

لأنه دائماً في حضن شرع الله، وفي حضن سُنَّة رسول الله ...

ولا يعمل عملاً، ولا يقدم على أمر إلا بعد أن يستشير كتاب الله، ثم يرجع في كيفية العمل إلى حبيب الله ومصطفاه .

وإذا كان لا يعلم: ﴿ فَسْعَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (٣النحل) لم يقُل الله: فاسألوا أهل العلم، لأن هناك كثير من أهل العلم لا ينبغي أن تشاوره، كما قال سيدنا عمر الله عنه ((لا تشاور إلا التقي، ولا تقي إلا من يخشى الله تبارك وتعالى)).

كثير يحفظ العلم، وبعد ذلك يفسروا العلم كما يريد، أو كما تريد أنت، إذا كان لنفسه يفصله كما يريد، أو أنت تريد رأى معين في القضية فيفصلها لك بشرط أن يأخذ شيئاً من الدنيا الفانية!!

وهؤلاء ليسوا بعلماء، ولكن هؤلاء قال فيهم الله والعياذ بالله: ﴿ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ اللَّهِ اللهِ عَلَيْهِ يَلَهَتْ أُو تَتْرُكُهُ يَلَهَثُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ يَلْهَ مِنْ عِبَادِهِ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَمُ اللهُ مِنْ عِبَادِهِ اللهُ المُعَلَمَ اللهُ اللهِ اللهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَ وَلَا اللهُ اللهِ اللهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَ وَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَ وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَ وَ اللهِ اللهِ اللهُ الله

المناف في الفتح والوصول (۲۰۷)

١٥٦ معجم الطبراني ومسند الشهاب عن أنس ﴿

فأنا عندما أطبق هذا المنهج الإلهي، ولا أُقدم على أي عمل إن كان لنفسي، أو لبيتي، أو الأهلى، أو للمجال الذي أعمل فيه، أو نحو أي إنسان حدث احتكاكً بيني وبينه، أو عمل مشترك بيني وبينه، وألجأ إلى كتاب الله، فما المشكلة التي تحدث لي بعد ذلك؟!! لن تحدث مشاكل.

جاءيى سؤال من سيدة على الفيس تقول: إنسان غني ومقتدر وعنده مال، ولكنه طلب منا قرض فأعطيناه، ولكنه يماطل في السداد، فقلت لها على الفور: هل أخذتم عليه المواثيق التي أمرنا أن نأخذها عليه الله؟ قالت: لا، قلت: لو أخذت عليه المواثيق الإلهية لن يماطل، لكن أنت تركت المواثيق الإلهية، فسيحدث بينك وبينه القضاء وغير القضاء ولن تُحلُّ القضية.

الذي يريحنا من هذه الأمور كلها أنني أولاً أنظر للرجل الذي أمامي بنور الله، فأعلم إن كان صادقاً في قوله، وسيصدق فعله قوله، أم أنه متلبسٌ بأوصاف المنافقين ويدَّعي أنه من كُمَّل المؤمنين.

فنحن في هذا الزمان في أمسّ الحاجة إلى نور الإيمان، نربيه ونُنميه ونزكيه حتى ينظر الإنسان بنور الله في كل أحواله، فيكون الله منه على بال، ويتولى الله تبارك وتعالى أموره في جميع الأحوال.

فإذا أِراد بعض أهل السوء أن يمكروا به فإن الله يقول له: ﴿ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكْرُ ٱلسَّيِّئُ إِلَّا بِأَهْلِهِ ٤ (٣١٤٥ لا تخف: ﴿ فَوَقَنهُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَرُوا ۗ وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ ٱلْعَذَابِ ﴾ (١٤٤٥) بشرط أن يكون معه البصيرة النورانية الإيمانية.

فأكبر شيء نحن نفرط فيه جماعة الأتقياء الأنقياء في هذا الزمان نور البصيرة الذي وهبه لنا الله تبارك وتعالى:

هذا النور الذي يقول فيه سيدي أبو الحسن الشاذلي هه:

((لو ظهر نور المؤمن العاصي لملأ ما بين السماء والأرض، فما بالكم بالمؤمن المطيع؟!!))

نور المؤمن العاصى لو ظهر سيملأ ما بين السماء والأرض، فأين ذهب؟

كما قال ﷺ:

{ إِنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا أَذْنَبَ كَانَتْ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ فِي قَلْبِهِ، فَإِنْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ، صُقِلَ قَلْبُهُ، فَإِنْ زَادَ زَادَتْ، فَذَلِكَ الرَّانُ الَّذِي ذَكَرَهُ اللَّهُ فِي كِتَابِهِ: ((كَلَّا بَلْ صُقِلَ قَلْبُهُ، فَإِنْ زَادَ زَادَتْ، فَذَلِكَ الرَّانُ الَّذِي ذَكَرَهُ اللَّهُ فِي كِتَابِهِ: ((كَلَّا بَلْ صُقِلَ قَلْوبهمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ)) }

من الذنوب والآثام والعيوب:

﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِّمْ يَوْمَ إِنْ أَلْحُجُوبُونَ ﴾ (١١٥الطففين)

يصبح في حجاب تام، فيكون كالأعمى!!

وهذ السبب الرئيسي في الخلافات والمشاكل التي ملأت المجتمعات شرقاً وغرباً.

من الذي خرج من هذا الإطار؟

أهل الأنوار الذين اقتدوا بالنبي المختار، حتى أشرقت أنوار بصائرهم، فأصبحوا يرون في ظلمات الدنيا التي كالليل البهيم كأنهم في رابعة ورائعة النهار.

الدنيا الآن ظلمات بعضها فوق بعض !!!

ما الذي يكشف هذه الظلمات؟

نور الإيمان.

أسأل الله تبارك وتعالى أن يمنَّ علينا أجمعين بنور الإيمان، وأن يقويه ويصفيه حتى يجعله أقوى دليل لنا وبرهان، نحيا في الحياة الدنيا، وننال السعادة يوم لقاء حضرة الرحمن، ونلحق به بركب النبي العدنان. وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُحَدَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

١٥٧ سنن ابن ماجة والترمذي عن أبي هريرة 🙇



## ※۱۰۸ القرب ※ 像درجات

كثير من الأحباب يحبون الصالحين للتبرك، يعنى التبرك بأحوالهم، والتبرك بالسلام عليهم، والتبرك بأكل طعامهم ومشربهم، والتبرك بمجالستهم ومؤانستهم، والتبرك بمعاشرهم، وهؤلاء نبشرهم بقول الحبيب:

# { الْمَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ }

وهناك قلة قليلة أعطاهم الله على مؤهلات روحانية عالية، وحقائق قدسية راقية، تاقت هذه الحقائق إلى بلوغ الأماني ونيل التهاني، ولا يكون ذلك إلا بالقرب والتداني من الله ومن حبيب الله ومصطفاه.

لا يرغبون إلا في الفتح الإلهي، والقرب القريب من حضرة النبي عليه، فيصحبون

۱۵۸ الرزیقات بحری – أرمنت – الأقصر ۲۶ من شوال ۱۶۶۰ه ۱۲۰۸ ۲۰۱۹ مر ۲۰۱۹ مروبقات بعری عسال کی الترمذی عن صفوان بن عسال کی الترمذی عن سالترمذی عن الترمذی عن الترمذی عن الترمذی عن الترمذی ال

الصالحين من أجل هذه الغاية، لأنهم من الذين سبقت لهم العناية.

وقد رأوا أنوار الفتح، وأحوال أهل الفتح ظاهرةً جلية في الصالحين، إن كان الفتح في العلوم الوهبية، أو كان الفتح في الإشارات العلية القرآنية، أو كان الفتح في الوصف الكامل الأكمل لما شاهدوه من أنوار الحضرة المحمدية، أو كان الفتح في تجليات الأسماء والصفات الربانية، وأنواع الفتح لا حد لها ولا عد لها، فيصحبونهم من أجل هذا الفتح.

وهؤلاء غير هؤلاء، فالأولون غير مطالبين إلا باستمرار الحب للصالحين، والمحافظة على الفرائض التي فرضها علينا رب العالمين، والاجتهاد في الأخذ بالسنن الواردة عن سيد الأولين والآخرين ليلحقوا بالصالحين.

أما الآخرون، فأين موضع الفتح؟ في قلوب الأتقياء بعد الصفاء، فما دام في حال أهل الجفاء لن يأتيه نَفَسَاً حال أهل الصفاء والأصفياء، ولذلك لا بد أن يكون له دور؛ بأن يجاهد نفسه، ويجاهد بعد ذلك في تصفية قلبه، حتى يكون جاهزاً لتنزُّل الأنوار، ونزول الأسرار، وبلوغ مقامات الأخيار، وختامها أن يكون في قرب القرابة من النبي المختار على.

هؤلاء جماعة، وهؤلاء جماعة، فالأولين من أهل اليمين:

﴿ وَأُمَّآ إِن كَانَ مِنْ أُصِّحَكِ ٱلْيَمِينِ ﴿ فَسَلَكُم لَّكَ مِنْ أُصِّحَكِ ٱلْيَمِينِ ﴾ (الوافعة).

والآخرون في المرتبة الأعلى التي ذُكرت أولاً: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقرَّبِينَ ﴿ فَرَوْحٌ وَرَحْمَانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمِ ﴾ (الواقعة) يُقذف في قلوبهم من روح الله، سر قوله عَجَالً: ﴿ يُلِّقِي ٱلرُّوحَ مِنْ أُمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ (١٥غف) من أمره يعني من عالم الأمر، لأن هذا العالم الذي نحن فيه فهو عالم الخلق، أما عالم الملكوت اسمه عالم الأمر، لأنه لم يصدر فيه نحيٌّ لأهله، لأنهم في الحقيقة لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يُؤمرون.

فهذا عالم الأشباح، ... والثاني عالم الأرواح ...، وهذا عالم الشهادة ... لأننا نشهده بعيون الرأس، .... والثابى عالم الغيب:

﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ۚ أَحَدًا ﴿ إِلَّا مَن ٱرْتَضَىٰ ﴾ (الحر) عَلَهُ.

#### نار المحبة

فرَوحٌ تنزل على قلبه من الله تحرك فيه بَواده الشوق.. ولواعج الحب إلى حبيب الله ومصطفاه ..

فإذا تأججت نار الغرام:

أحرقت كل الأغيار التي تحجب العبد عن مقامات الكرام.

ولا يُوجد دواءٌ يشفى من الأغيار .. إلا الحب الصادق لحضرة النبي المختار على:

نار المحبة كم أذابت مهجتي وأخو المحبة لا يميل لغيرها يا لائمين مجداً رفقاً به فهو الذي ذاق الجحيم وحرها قسماً بمن أنا فيه مَيْتٌ مغرمٌ لو قُفِّلت أبوابها لفتحتها

فلا بد لكي نحرق الأغيار ونؤهل القلب للأنوار، من إيقاد نار المحبة من رجل واصل من المقربين والأخيار!!!

هؤلاء الذين معهم الزناد الذي يُولِّع القلوب في حب الحبيب المحبوب . في الله الخبوب المحبوب في النار:

يا نسيماً من رياض المصطفى بالتهاني مررّ يُنبي وبالوفا

فيستطيع أن يبدأ يشم روائح الحضرة المحمدية ...

وهي لا تشمها آناف الرأس، وإنماكما قال الله عن نبي الله يعقوب:

﴿ إِنِّي لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَ ﴾ (١٩٤ بوسف)

لم يقُل قميص يوسف، ولم يقُل: رائحة يوسف، ولكن قال: ريح يوسف.

﴿ الْبَابِ الثَّالَثُ فَي الفَتْحِ والوصول (٢١٢)

#### رجال الله

فهؤلاء القوم لا بد لكل رجل منهم من إمام، فتح عليه الفتّاح، وسقاه من صرف الراح، حتى صار فانياً بالكلية عن حضرة الأشباح، ويرى الحضرات الإلهية أنواراً كفاح، فيأخذه ويُربيه ويُغذيه ويُنميه، حتى يوصِّله إلى الحضرات الإلهية، وإلى أنوار خير البرية فيأخذه ولكن – كما وضحنا – هو عليه دورٌ كبير في جهاد النفس، وفي تصفية القلب.

وأغلب الناس في زماننا – كما يحدث في الدنيا – يريدون أن يكونوا مثل الشيخ في أمور القرب وأمور الآخرة، كما نرى شبابنا الآن يريد أن يكون في طرفة عين من كبار الأثرياء والأغنياء بدون تعب ولا عمل ولا مجهود، يحفر في الأرض حتى يجد كنزاً ويكون في طرفة عين من الأغنياء والأثرياء، ويضحك عليه السحرة والمنجمين، ويدفع أموالاً ويبيع طين طمعاً في أن يجد الكنز بدون تعب ولا عمل.

نفس الأمر أيضاً لكثير ممن يصحب الصالحين:

يعيش في دائرة الوهم، وإذا عاش الإنسان في دائرة الوهم أُغلق عليه باب الفهم، فلا يسمع لأحد آخر، ولا يسمع إلا نفسه، ويريد أن يكون في طرفة عين قطب الأقطاب، أو الوارث الكلي لسيدنا رسول الله، ويترجم هذه الأمور – كما نرى بعض الناس الشذاذ هنا وهناك – فيعمل لنفسه ساحة – مكان واسع – هل أنت الذي عملت الساحة، أم هم الذين عملوا لك الساحة؟!! نظام الصالحين ليس هكذا، فلم يعمل أحد من الصالحين لنفسه شيء، فمن الذي يعمل له؟ رب العالمين تبارك وتعالى، لأنه لا يريد شيئاً، سيدنا الشيخ أحمد أبو شرقاوي هيه وأرضاه كان يقول:

لكن رب العلا للخلق أبداني طوبي لمن بالبشر والروح يلقاني

قــد رمـت نهجـاً خفيـاً أســتريـح بــه فــــصرتُ لله مــــشكاةً ومئذنــــةً

هذه هي أحوال الصالحين ...

عندما يصل إلى حالة الصفاء، ويلوح له النور والجمال والبهاء والضياء، لا يريد أن يرجع للأرض مرةً ثانية، ولا يريد أن يتكلم مع الآدميين وهو مخالط للملائكة

ﷺ الباب الثالث في الفتح والوصول (۲۱۳)

المقربين، ولا يريد أن يجالس الناس وهو في حضرة رب الناس تبارك وتعالى، لكنهم يقيموه ليأخذ بأيدي أحباهم المكتوبين والمسجلين في حضرة القدس عند رب العالمين تبارك وتعالى.

يقول سيدي أبو العباس المرسى ره عن نفسه:

((إن لله رجال ما خرجوا إلى الخلق إلا بعد أن هُددوا بالسلب بعد العطاء))

يعني إما أن تخرج إليهم أو نأخذ ما معك.

إذاً من الذي أقامه؟ الله، وإذا أقامك أعانك، فهؤلاء الرجال الذين نبحث عنهم، وكان الرجل منهم يمشى آلاف الكيلومترات من هنا إلى هنا وإلى هنا حتى يقع على رجل من هؤلاء الرجال، لماذا؟ لأنه يريد أن يحظى بالوصال، ويكون من أهل الفتح الكبير عند الواحد المتعال، ولا ينال ذلك إلا على يد رجل من الرجال.

لن يصل أحدٌ إلى هذا الفتح عشوائياً، وليس في الأمور الإلهية إلا الأسباب الربانية، والرسل أسبابٌ للهداية، والأولياء الصادقين أسبابٌ لنيل العناية.

### أهل اليمين

هذا باختصار شديد الأمر الذي أريد أن أوضحه:

فأهل اليمين محبون، ونجد كثيراً منهم معه جدول لموالد الصالحين، يقول: يوم كذا مولد سيدي فلان في المكان الفلاني، ويوم كذا مولد سيدي فلان في المكان الفلاني، وهمّه كله حضور الموالد، وهذا لا مانع منه، وهذا عمل خيّر!!.. لكن هل هذا العمل له دور في فتح الله؟ لا ... أنت تذهب لتزور الصالحين في روضاتهم، وستستريح نفسياً في زيارهم، لأنهم في روضة من رياض الجنة، ودائماً الجنة عندما يدخلها الإنسان يذهب عنه الحزن: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِيَّ أَذْهَبَ عَنَّا ٱلْحَزَنَ ﴾ (٣٤ اطر) يذهب عنه الهم والغم والحزن، لكن الفتح كما قال السادة الأئمة الكرام:

(( الله حيُّ قيوم ولا يصل إليه واصل إلا بحيِّ قائم )).

في الفتح والوصول الباب الثالث (۲1٤)

### التربية بعد وفاة الشيخ

#### سؤال: لومات شيخي الذي أتربى على يديه ماذا أفعل؟

يتركه ويذهب لغيره، فالبيعة أصلاً لرسول لله وليست لأحد، لأن أي رجل من الصالحين عندما يُعطى البيعة لأحد ماذا يقول؟ يقول له: قل بايعتُ الله ورسوله.

والصالحون كانوا يقولون: إذا مات شيخك ولم تكمل تربيتك - يعني أنت لم تبلغ الكمال - ولم يوصى بك إلى غيره فابحث عن رجل على شاكلته حتى تكمل تربيتك.

سيدي عبد الوهاب الشعراني هي، وكان شيخ الإسلام، تربى على يد سيدي على الخواص، مع أن سيدي علي الخواص كان أُمياً لا يقرأ ولا يكتب، لأن قراءتنا غير القراءة في عالم الأرواح، لما انتقل الخواص ولم يكمل أخذ يبحث حتى وقع على رجل يُسمى الشيخ مُحَدَّد الشناوي من بلدة بجوار طنطا وأكمل تربيته على يديه حتى تخرج.

فكان هذا شيء عادي عند الصالحين، لكن العصبية الموجودة في زماننا ليست من الدين، ولا من شريعة الربانيين ولا الروحانيين ولا الصوفية الصادقين، لأنها عصبية جاهلية، فماذا يريد الشيخ من المريدين؟!!.

هب أن أهل الأرض كلهم مشوا خلفه، فماذا يفعل بهم؟! وماذا يريد منهم؟! الشيخ لا يريد إلا المؤهلين لفتح الله تبارك وتعالى، فهؤلاء الذين يريدهم، ويريد أن يوصلهم لله بالله طلباً لمرضاة الله، لا يريد منهم غنائم، ولا أموال، ولا إشادة، ولا تقبيل أيدي، ولا تعظيم .. لا يريد هذا الكلام، وكل هذا الكلام طلباً لمرضاة حضرة العظيم

لذلك حتى لو كنت أنا مع شيخ، ورأيتُ من هو أعلى منه مقاماً، فماذا أفعل؟ كان الشيخ أبو الحسن الشاذلي وأرضاه يقول: من رأى رجلاً أعلى منّا مقاماً فليذهب إليه، ولا يقف عندنا.

حتى سمعنا تخاريف المنسوبين للصوفية في هذا الزمان، إنسان يترك شيخه ويذهب لشيخ آخر فيقولون له: كيف تركت الشيخ؟!! سيحدث لك كذا، وسيفعلون فيك كذا

الباب الثالث في الفتح والوصول (۲۱۵)

وكذا، وغير ذلك!!، هذا الكلام من أين أتوا به؟! وهل له أساس في دين الله؟! وهل له أساس في أحوال الصالحين الصادقين؟! لا.

كان الصادقون على صلة برب العالمين تبارك وتعالى على الدوام، الشيخ أبو السعود وهو من المشايخ الأقطاب، ومقامه في مصر قريب من السيدة زينب، ذهب إليه أحد المريدين يريد أن يتتلمذ على يديه، فقال له: أنت لست تلميذي، وشيخك الشيخ عثمان المغربي وهو في بلاد المغرب، ولمَّا يأتي بعد، فابق في الفصل عندي حتى يأتي، يعنى ابق مستمع وليس أساسي في الفصل.

وبعد خمس عشرة سنة نادى الشيخ: أين فلان؟ فلما جاءه قال له: اذهب إلى الروضة فسيحضر شيخك عصر هذا اليوم، والروضة كانت ميناء القاهرة، فكان القادم من المغرب يأتي في السفينة إلى الأسكندرية، ويركب في النيل إلى الروضة، وهي منيل الروضة الموجودة الآن في القاهرة.

ذهب الرجل إلى الروضة، فنزل الشيخ، فذهب ليسلم عليه، فقال له: جزى الله أخى أبو السعود خيراً إذ حفظك لى طوال تلك المدة.

أرأيتم المشايخ؟! لا أحد يأخذ تلميذ أحد، فهي كشوف تخرج من الحضرة المحمدية للأساتذة المسجلين في الجامعة المحمدية.

هل يوجد أستاذ في مدرسة يستطيع أن يأخذ تلميذ من فصل آخر ويدخله في فصله بدون إذن من ناظر المدرسة؟! لا، كذلك أحوال الصالحين الصادقين.

لكن الذي يريد الدنيا بالدين، ويريد أن يُكثر من المريدين ليُكثر من الخيرات والبركات التي تأتي للساحة، ويُكثر من المصالح التي تأتي للساحة، فليس لنا شأن بذلك، وهذا ليس من الدين، ولا من التصوف في قليل ولا كثير.

أما الصوفي الصادق فهو يمشى على منهج الله: ﴿ إِنَّمَا نُطِّعِمُكُرِّ لِوَجِّهِ ٱللَّهِ لَا نُريدُ مِنكُمْ جَزَآءً وَلَا شُكُورًا ﴾ (١٩لإنسان) ... سواء كآن الطعام الظاهر أوالباطن، سواء الأكل الحسى أو الشرب الحسى ... ، أو طعام الحقائق والشيرب من بجار الرقائق، م... كِل هذا لِوجه الله، لأنهم على منهج رُسل الله: ﴿ قُلْ مَا سَأَلْتُكُم مِّنْ أُجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ ۖ إِنّ أُجُّرِيَ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ﴾ (٧ ٤ سبأ) ۗ

في الفتح والوصول الباب الثالث  $(\Gamma \Gamma \Upsilon)$ 

\$\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\daggers\dagg

ومعذرة، كم آخذ منكم في هذه الزيارات؟ لا شيء، لكن أنا آخذ كثير من عند العلى الكبير، لذلك لا يلزمني هذا الأمر، فلان ذهب، أو فلان جاء، فهو حر، فمن كان له نصيب - حتى ولو طردوه - لا بد أن يرجع مرة ثانية ليأخذ نصيبه، ومن لم يكن له نصيب - حتى لو الكل أمسك به - سينفلت منهم ويذهب.

# زيادة المريد على شيخه في المنزلة

## سؤال: هل يصل المريد لمنزلة أعلى من شيخه؟

لا يصل المريد إلا ببركات شيخه، ومدد شيخه، فكيف له في حياة شيخه أن يكون أعلى من شيخه؟!!.

هذا كلام فلسفى لا يُقال، لأن كلام الله: ﴿ وَمَا مِنَّاۤ إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ﴾ (١٦٢٤ الصافات) غاية ما يُقال في هذا الجال، أن الله عَلَق جعل مقامات الصالحين مستمرة وممدودة إلى يوم الدين، فكلما انتقل إلى الله رجل، أقام الله مقامه رجلاً في الوقت والحين، وهذا في قول الله: ﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أُو نُنسِهَا نَأْتِ بِحَنْيْرِ مِّنْهَآ أُوْ مِثْلِهَآ ﴾ (١٠٦البقرة) آية من آيات الله، وأعظم آيات الله هم الصالحون.

فهذا غاية ما يقال، وللأسف كما نرى الآن عندما ينتقل أحد الصالحين إلى الرفيق الأعلى نجد عدداً كبيراً كل واحد منهم يدَّعي أنه وارث هذا المقام.

أنا أعرف مجموعة كبيرة من الأحباب الذين يحضرون معنا، عندما انتقل إلى الرفيق الأعلى الشيخ أحمد حسن غرباوي، فكل واحد منهم رأى في نفسه أنه أخذ وراثة هذا الرجل، فأين العلامات؟! وأين الدلائل التي معك؟! وأين البراهين التي أعطاها لك؟! فقد رأينا الرجل، ورأينا أحواله، لم نر منك حالة من هذه الحالات!!، لكنه يعيش في الوهم والخيال، وآفة الإنسان أن يسلِّم نفسه للوهم والخيال.

هذا الرجل رأيناه، وكان من جملة ما منحه الله أنه يطِّلع على خواطر الأحباب الجالسين معه!، أفلا تريني شيئاً مثل هذا؟! لكنه ادعاء بالباطل، حتى أنني رأيتُ بعضهم كتب في الفيس بوك: أنا وارث الشيخ أحمد حسن غرباوي.

﴿ الْبَابِ الثَّالَثُ فَي الفَتْحِ والوصول (۲۱۷)

فبناءاً على أي شيء كتبتها؟!

من الذي أقامك في هذا المقام؟! نفسه، لأنه ليس معه برهان، ولا دليل، ولا سمعنا هذا الرجل أشار إليه، أو دلّنا عليه، لأنه لو دلنا عليه لسلّمنا، لكن لم نسمع أن الشيخ أحمد أشار إلى أحد وقال:

هذا يكون الخليفة من بعدي!.

ما دام الرجل لم يُوصِ فعلى من يدَّعي أن يظهر عليه أحوال هذا الرجل، أحواله الباطنية، وأحواله الإلهية، وأحواله مع الحضرة المحمدية، حتى نرى فيك هذه الحقائق جلية واضحة.

فإذا لم توجد هذه الأحوال، فإن نفسك قد ضحكت عليك، وعليك أن تراجع نفسك، وتنظر في نفسك، وتخلع هذا اللبس، وتعيش في الواقع حتى يكرمك الله كما أكرم الصالحين من عباد الله.

وكما حدث مع الشيخ أحمد حسن رضوان الله تبارك وتعالى عليه، نجد هذا الكلام يحدث أيضاً مع كل الصالحين.

وتلاحظون في بلاد الصعيد ... أن أي رجل ينتقل من الصالحين نجد من يدَّعي أنه وارث المقام ...، وهذا يدَّعي أنه الوارث الكلي له، ويتبارون في عمل الساحات ...، ونسج واختراع الكرامات ...، لأنها ليست حقيقة، لكن لكي يؤيد نفسه يقولها لمن حوله من المقربين، والآخر يُشيعها ويذيعها أن فلان له كرامات كذا وكذا.

لكن نحن نريد الكرامات الإلهية التي أثبتها الله في القرآن:

﴿ أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ﴾ (١٠٨ يوسف) . فأرنا بصيرتك!

أو: ﴿ ءَاتَيْنَكُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَكُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴾ (١٦٥ الكهف) ...

أو: ﴿ وَدَاعِيًّا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذْنِهِ ﴾ (١٤١ طواب) ... بإذن من رسول الله على.

لكن هذه الأوهام التي يعيش فيها كثيرٌ من الأنام في بلادنا وبلاد المسلمين

أجمعين، وهذا كله لماذا؟ لأن آفة هذا الزمان أنه لا يريد أحد أن يُسلِّم نفسه لرجل من رجال الله لتربيته، فيرى نفسه أنه كبير عن هذا المقام، ويرى أنه معه كذا كذا، لكن: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِم حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْليمًا ﴾ (١٦٥الساء).

ولذلك الإمام أبو العزائم ره يقول حكمة عالية:

## ((عجبتُ لمن سجد لاثنين فوحَّد، ولمن سجد لواحد فأشرك))

لا بد من السجود لاثنين في كل زمان ومكان، فالذي سجد لآدم لأن الله أمره بالسجود، فهو سجد لاثنين فوحَّد، والذي قال: لا أسجد إلا لك، مع أنه يكلم الواحد، فماذا حدث له؟ أشرك.

كذلك نفس الأمر، التسليم للعبد الرباني، والسجود سجود النفس عن تطلعاتها، وعن زهوها، وعن رغبتها في الشهرة والفخر والرياء والسمعة، وهذا أمر عسير إلا من لمن يسره له العلى الكبير فيه، ولا بد لمن أراد الوصول أن يسلم لعبدٍ موصول:

أنا الخبير فسلني عنه أنبيك وسلّمن لي إلى العليا أُرقّيك فاخلع سـواه وكن صبًّا بـه مغـرم وبعه نفسك والأموال يعطيك

آفة الناس عدم التسليم:

وهي آفة كل زمان ومكان، وهذه حكمة الله.

ولمن نُسلِّم؟

لو نظرنا في الحقيقة ليس لفلان، ولكن لصاحب السر الذي استودعه الله فيه! لماذا نسلِّم لفلان؟

فيه سر أودعه فيه ملك الملوك، ولا أسلِّم له لجسمه أو لوظيفته أو لساحته أو لماله، لكن أسلم له للسر الذي فيه.

وهي نفس الأمر مع رسول الله:

في الفتح والوصول (Y19)الباب الثالث

﴿ وَتَرَاهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ (١٩٨ الأعراف)

لا يبصرون الأسرار الإلهية التي أودعها فيه الله تبارك وتعالى . .

هذه الأسرار لا بعلم ولا بعمل، وإنما فضل من الله على عباد اختصهم الله بعطاياه، ولا يجوز فيها لماذا فلان؟

هو حر، يهب لمن يشاء الولاية:

أسرار توحيده بالحال والقال يعطى الولاية للساري وللقالي

قد أكرم الله أهل العجز علمهم خــلِّ المــلام فــإن الله مقتــدرٌ

إياك أن تظن أن الولاية بالشطارة أو بالمهارة، لكن بالإنكسار لحضرة اللطيف الجبار تبارك وتعالى.

ويختار الله عَلَىٰ كما قال: ﴿ ٱللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ ٱلْمَلَتِمِكَةِ رُسُلًا وَمِرَ ٱلنَّاسِ ﴾ (١٧٥٠) أنت لم تسلِّم للرجل الذي اصطفاه الله، لماذا؟ لأنك ترى نفسك أحق بهذا الاصطفاء، لكن هذا ليس شأنك: ﴿ لَا يُسْعَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْعَلُونَ ﴾ (١٢٣النبياء) نسأل الله الهداية أجمعين.

## علامات الشيخ الصادق

#### سؤال: ما علامات هذا الرجل؟

ذكرناها وقلنا أن:

 العلامة الأولى هي: البصيرة:

﴿ قُلْ هَنذِهِ عَسبِيلِي أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَناْ وَمَن ٱتَّبَعنِي ﴾ (١٠٨ يوسف)

والبصيرة لها أحوال عجيبة وغريبة لا يفقهها إلا أهلها.

الإمام أبو حنيفة رضيه، وكان عالم الأولياء وولى العلماء، وكان صاحب بصيرة نيرة، تلميذه الأول النجيب كان اسمه أبو يوسف، وكان يتيماً، وأُمّه كانت ترسله لنجار ليعلّمه

الباب الثالث في الفتح والوصول (۲۲۰)

صنعة النجارة، فكان يترك النجار ويذهب يجلس في حلقة العلم للإمام أبو حنيفة، فتسأل أمه النجار فيقول لها: لم يأت، فتبحث عنه فتجده عند الإمام أبي حنيفة، فتوبخه، والإمام أبو حنيفة لا يتكلم، وتأخذ ابنها وتذهب، ولما تكرر هذا الأمر، قال لها أبو حنيفة: اتركيه وليس لك شأنٌ به، فقالت: إنه يتيم، ومن أين يأكل وكيف يعيش؟!

فقال لها: هذا سيأكل الفالوذج - يعنى المهلبية - بدهن السُمسُم على مائدة الخلفاء، فتعجبت كيف يقول هذا الكلام؟!!

وتركته ومشت.

ظل أبو يوسف مع الإمام أبي حنيفة إلى أن جاء الإمام أبو حنيفة لقاء الله، فقال له أبو يوسف: ياسيدي أوصني، وانظر إلى الوصية الغريبة، قال له: يا أبا يوسف إن للوطواط مَنيًّا كمَنيّ الرجال، هذه الوصية هل يقبلها العقل؟! لا، لكنها أحوال الصالحين.

انتقل أبو حنيفة إلى الرفيق الأعلى، ودخل هارون الرشيد الخليفة العباسي حجرة نومه، فوجد على السرير مَنيّ كمَنيّ الرجال، هاج وماج وقلب المملكة رأساً على عقب، وزوجته تريد حلاً لهذا الأمر، فأتوا بالعلماء من هنا ومن هنا فلم يعرف منهم أحدٌ شيئاً.

أبو يوسف كان لا يزال في شبابه، وليس مشهوراً، فسمع عن القضية، فقال:

أنا عندي حل لها، فقالوا: تعالى، فقال لهم: أدخلوني المكان، فدخل المكان فنظر لأعلى، وكانت الحجرات قديماً لها فتحة من أعلى يسمونها (ناروزة)، فنظر في الناروزة فوجد عش فيه وطواط ووطواطة، فقال: هاتوا لي سلَّم، وصعد وأمسك بهما، وقال: يا سيدي إن للوطواط مَنيّ كمَنيّ الرجال!.

وقرَّبه هارون الرشيد وصار هو عالم الخليفة، ويدعوه في كل مناسبة، وذات مرة أقام الخليفة مأدبة كبيرة، وكان هارون الرشيد رجلا مهذباً ومؤدباً مع العلماء، فكان يُصر - مع أنه الخليفة - أن يصب الماء على أيدي العلماء في البدء وفي الانتهاء .... تقديراً لهم ولعلمهم.

فقدم له صنفاً من الطعام، وقال له: كل من هذا الصنف كثيراً فإنا لا نصنعه إلا · قليلاً، فسأله: ما هذا؟ قال: هذا الفالوذج بدهن السُمسُم!!، فأخذ أبو يوسف يبكى لأنه تذكُّر نبوءة شيخه أبو حنيفة رضي الله تبارك وتعالى عنه ببصيرته.

﴿ الْبَابِ الثَّالَثُ فَي الفَتْحِ والوصول (٢٢١)

الرحمة: العلامة الثانية:

﴿ ءَاتَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَهُ مِن لَّذُنَّا عِلْمًا ﴾ (١٦٥الكهف):

- ٥ قبل العلم:
- لا بد من الرحمة والشفقة والعطف والحنان.
- لكن إذا كان معه العلم، ومع العلم ثورة الغضب، ومع العلم العصبية، ومع العلم الانفعال على هذا وذاك، ومع العلم التكبر على المتعلمين، فهل ينفع هذا العلم؟!! لا.
- ■لكن آتيناه أولاً رحمة من عندنا، ثم علمناه من لدنا علماً، نسمع منه علماً لم نقرأه ولم نسمعه، ويطابق شرع الله، ولا يخرج عنه طرفة عينِ ولا أقل، ويفتح مغاليق القلوب، ويقرّب المسافات للحبيب المحبوب على.
  - الاذن: العلامة الثالثة:
  - ﴿ وَدَاعِيًا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذْ نِهِ ﴾ (٢ ؛ الأحزاب):
  - لا يتعرض أحد للدعوة إلا إذا أخذ إذن من رسول الله ...
    - فإذا أقام نفسه، فمن الذي يجتمع حوله؟
- ليس الصادقون ولا الصالحون، لأن هؤلاء لن يجتمعوا إلا على أنوار سيد الأولين والآخرين على الظاهرة في رجل من أكابر العارفين، والنور الذي يشدهم هو نور رسول الله الظاهر في هذا الرجل، فهذا يكون داعياً إلى الله بإذنه.

أن لا يأخذ أجراً: - العلامة الرابعة:

﴿ آتَّبِعُواْ مَن لَّا يَسْعَلُكُمْ أَجْرًا ﴾ (٢١س) الذي لا يطلب منك شيئاً، لكن الذي يقول لك مثلاً: يا فلان نريد منك خروفاً تأتى به للساحة، ... يا فلان نريدك أن تفعل

﴿ الْبَابِ الثَّالَثُ فَي الفَتْحِ والوصول (۲۲۲)

كذا وكذا للساحة.

والساحة إذا أقامها الله، فسيتولاها الله، ولا شأن لك بَما، ولا تنشغل بَما، لكن إذا أنت أقمتها لنفسك فاجتهد واكف نفسك.

لكن الصالحون لا يسألون الناس قليلاً ولا كثيراً.

قال إمامنا أبو العزائم هد:

# ((شیخك من یعطیك، لا من یأخذ منك ))

يُعطيك الدنيا والدين، لأن الله أغناه من فضله وجعله عزيزاً بين خلقه:

﴿ وَلِلَّهِ ٱلَّعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١٨المافقون)

وجنَّد له جنود السماوات والأرض، لأنه لا يريد من الكونين سواه، ولا يلتفت نَفَساً عن مولاه تبارك وتعالى في عُلاه.

#### - العلامة الخامسة:

- أن يكون عالماً بالشريعة، قائماً بها.
- وعالماً بالحقيقة ولا تطغى عليه أنوارها، .. فتجعله يتخلى عن الشريعة.

يشهد المشهدين، ولذلك يسمونه (أبو العينين):

ينظر بعين الشريعة، وبعين الحقيقة.

ولا يقول في يوم من الأيام: أنا ليس عليَّ صلاة فقد وصلت، لأن الذي يقول هذا الكلام فهو جاهلاً من الجهَّال، ولذلك قالوا: ((من قال: إني قد وصلت، وترك الصلاة، فقُل له: وصلت ولكن إلى سقر)) ﴿ مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ ﴿ قَالُواْ لَمْ نَكُ مِنَ اللَّهُ مَا يَنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

هذه الشروط الموجودة في كتاب الله في العارف الذي ينبغي أن نقتدي به ونسير على هداه، نسأل الله أن يوفقنا لذلك أجمعين.

ﷺ الباب الثالث في الفتح والوصول (۲۲۳)

## التسليم للشيخ

# سؤال: كيف يسلِّم المريد للشيخ؟

طالما الإنسان ليس له في نفسه مطلبٌ دينٌ أو عليٌ، ويجعل نفسه جندٌ لحضرة الولي، ويقول لربه: أقمني حيث شئت، فأنا لا أريد منصباً، ولا أريد رياسة، ولا أريد دنيا، ولا أريد حتى الجنة، فهذا إذا وصل إلى هذا المقام ذوقاً، وصل إلى مقام التسليم.

لكن إذا كان لا يزال عنده تطلعات، ويريد أن يكون شيخاً وحوله مريدين، فهذا لا يزال عنده مطلب دني، ويحتاج لجهاد نفسه فيه.

أو يريد أن يُعظمه الناس ويحترموه لأنه يظن في نفسه أنه من الواصلين، فهذا لا يزال له مطلب.

إذاً لا بد أن يُهذِّب كل المطالب، ولا يبقى له مطلب، ويكون فقط لربه طالب ولا يبغى بغيره حولاً:

﴿ وَٱصِّبِرُ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَاصِّبِرُ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدُعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ ٱلدُّنْيَا ۖ وَلَا تُطِعْ مَنْ وَجْهَهُ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ۗ وَلَا تُطِعْ مَنْ أَعْفَى اللهُ عَنْ فَرُطًا ﴾ (١٢١١كيف).

#### هذه غاية التسليم:

أن النفس لا تنازع في أي مطلب من المطالب الدنية أو العلية، بل لا ترجو إلا فضل الله، ورضا الله، ورضا حبيبه ومصطفاه صلوات ربي وتسليماته عليه.

هذا سيدي أبو اليزيد البسطامي: يوضح لنا حال كل ولي وصل إلى الله من هذا الطريق السوي .. فقد خرج من المسجد ذات يوم بعد صلاة العشاء، وذهب إلى خلوته، وتبعه أحد المريدين، فوقف بين يدي الله يُصلي، وأطال في الوقوف، وأطال في الركوع، وأطال في السجود، ويظهر لمن رآه أنه مأخوذ بروحه عن الأكوان، وأن روحه تسبح في قدس عزة حضرة الرحمن .

وقبل الفجر بقليل سلَّم، فنظر فوجد هذا المريد، فسأله: منذ متى أنت هنا؟ قال: منذ صلاة العشاء، فقال: وماذا تريد؟ قال: أريد أن تحكى لى شيئاً مما رأيته هذه الليلة من المشاهد العالية؟ قال: لا تستطيع أن تتحمَّل، فجعل يتحايل عليه ويُقبِّل يديه، فقال له: سأحكى لك شيئاً تستطيع تحمّله: فقد أخذي ربي في هذه الليلة، فكشف لي عن كل كنوز عوالم الدنيا، فقلت: وعزتك وجلالك لا أريد هذا! فأطلعني على عالم الملكوت، فقلت: وعزتك وجلالك لا أُريد هذا! فأدخلني الجنة وكاشفني بما في الجنة، فقلت: وعزتك وجلالك لا أُريد هذا! فطاف بي عوالم السماوات وعوالم حضرة الذات، وكله أقول: وعزتك وجلالك لا أُريد هذا، .... فأوقفني بين يديه وقال: ماذا تريد؟ قال: فقلت: أريد أن لا أريد، وعزتك وجلالك لا أُريد إلا النظر إلى جمال وجهك، فقال: أنت عبدي حقاً ووليي صدقاً ...

فالسالك في طريق الله على لا بد له من هذه المزالق وهذه العوائق!!

فبمجرد السير بصدق في طريق الله ...

تبدأ الدنيا تظهر معه!!! فإذا التفت إليها حُجب عن مقصده وعن مراده ..

وإذا لم يلتفت إلى الدنيا، سيبدأ يظهر له شيء من جمالات الآخرة، وشيء من المكاشفات، وشيء من الأنوار، فإذا اشتغل به ...

حُجب عن الوصول إلى الأسرار، وعن مقامات المقربين والأخيار!!!

ولا يزال تحدث له هذه الأمور حتى لا يكون في قلبه إلا مولاه ..

ولا ينشغل بغيره طرفة عين ولا أقل.

فإذا حدث له ذلك تولاه مولاه، وإذا تولاه والاه، وسخَّر له كل ما في الأكوان، لأنه لا يريد منها شيئاً إلا لوجه الله تبارك وتعالى.

هذه عملية صعبة، لكنها حقيقة التسليم لمن أراد أن يكون مع حضرة الكريم على الله المريم وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم



# ※ كرامات الصالحين ※

# بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله، والصلاة والسلام على سيدنا مُجَّد وآله وصحبه ومن والاه.

#### يتساءل البعض:

نسمع أن الصالحين والذين صدقوا مع الله في السير والسلوك إلى الله يكون لهم كرامات، أو إكرامات، فما الكرامات؟ وكيف يُحصِّلها الإنسان ويصل لهذه المنزلة؟

الكرامة شيء خارق لقانون الأسباب الذي جعل الله الله كل شيء في الوجود يمشي عليه، فلكل شيء سبب.

فلو جاء شيء وأبطل هذه الأسباب، ... ويفعل أمراً لا تستطيع فعله هذه الأسباب، فهذه الكرامة.

١٦٠ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ٨ من ذي القعدة ١٤٤٠ هـ ١٩/٧/١١ م

الناب الثالث في الفتح والوصول (۲۲٦)

## الكرامات المعنوية

وكرامات الصالحين نوعان:

- كرامات معنوية.
- وكرامات حسية.

الكرامة المعنوية هي التي يخص بها الله الرجل الصالح في نفسه، وتكون فضلاً له من الله تبارك وتعالى تعينه على العمل الذي يُحبِّه الله ويرضاه.

- فمثلاً: توفيق الله:

لا يوجد كرامة أبداً أعظم من توفيق الله للعبد؛ أن الله يرزقه التوفيق في أقواله وفي أفعاله وفي سكناته وفي كل تحركاته، ولذلك قال الله السيدنا أبي ذر وكان كثير العبادة:

{ قَلِيلٌ مِنَ التَّوْفِيقِ خَيْرٌ مِنْ كَثِيرٍ مِنَ الْعِلْمِ } ١٦١

فلو وفقك الله لا تهم الكثرة، فالقليل سيكون أفضل من الكثير عند العلي الكبير تبارك وتعالى.

- ومثل شرح صدر الإنسان للطاعات:

يجد أن صدره منشرحاً لأن يقرأ القرآن، أو أن يصلي بالليل والناس نيام، أو أن يحافظ على ركعتي الضحى، أو أن يحافظ على الدوام على ذكر الله في كل أطواره وأحواله، قياما وقعوداً وعلى جنوبهم، ويجد هذا الكلام بمحبة، ويتذوق له طعماً بقلبه لا يجد له شبيها ولا مثيلاً إذا ذاق أي شيء في الوجود مهما كان طعمه بفمه وأسنانه ولسانه، وهذا دليل على إكرام الله لهذا العبد.

وأعظم الكرامات المعنوية:

- أن يكرم الله العبد بحفظه من المعاصى:

١٦١ أورده الغزالي في الإحياء، وذكره صاحب الفردوس

فلا يستطيع أحد أبداً حفظ نفسه من المعاصى إذا عُرضت عليه، فهذه فتنة لا ينجُو منها إلا الذي يؤيده الحي الذي لا يموت.

فإذا أكرم الله العبد وحفظه من الوقوع في المعاصى يكون قد نال درجة الملائكة على الفور: ﴿ لَّا يَعْصُونَ آللَّهُ مَآ أُمْرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (١١نحرم).

- وقد ىكرمه الله كيال بالركة:

البركة في الجسم، فلا يشتكي ألماً إلا ويجد الله يُسعفه بالشفاء، والبركة في الرزق، فمهما كان رزقه قليل يكفى ويفيض، ولا يمد يده إلى أحد من العبيد.

والبركة في الأولاد، فيجدهم بررة وأتقياء وموفقين في حياهم الدنيا، وهذا ما يبغيه الإنسان، فماذا تريد من الدنيا من هذه الزرعة الإلهية؟ أن يكونوا بررة بك، وأتقياء في طاعة الله، وموفقين في أمورهم في هذه الحياة، وأغنياء بالله عن جميع من سواه.

والبركة في الوقت، فيجد الإنسان في الوقت القليل يُنجز فيه عملاً لا ينجزه غيره في وقت طويل، كما حدث مع سيدنا رسول الله لله في الإسراء والمعراج.

فسيدنا رسول الله سافر من مكة إلى بيت المقدس، واجتمع بالأنبياء، وصلَّى بمم إماماً، وجلس معهم وتبادلوا الخطب في الثناء على حضرة الله، وبعد ذلك صعد إلى السماوات سماءً وراء سماء، وكما قال ﷺ:

{ مَا بَيْنَ سَمَاءِ الدُّنْيَا إِلَى الْأَرْضِ مَسِيرَةُ خَمْسِ مِائَةٍ سَنَةٍ، وَغِلَظُ كُلِّ مِنْهُمَا مَسِيرَةُ خَمْسِ مِائَةِ سَنَةٍ، وَمَا بَيْنَ كُلِّ سَمَاءٍ إِلَى الَّتِي تَلِيهَا مَسِيرَةُ خَمْسِ مِائَةِ سَنَةٍ، إِلَى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ } ۗ

قطع هذه المسافات كلها، ودخل الجنة، وشاهد ما فيها، وذهب للعرش والكرسي واللوح والقلم، ثم قاب قوسين أو أدنى، ورجع وفراشه الذي كان نائماً عليه ما زال ساخناً لم يبرد بعد!!.

والإنسان عندما يستيقظ وفرشه ساخن كم يستغرق حتى يبرد؟ دقائق، فيكون قد

١٦٢ المطالب العالية لابن حجر والبيهقي عن أبي ذر ﴿

في الفتح والوصول الباب الثالث (YYX)

استغرق في هذه الرحلة كلها دقائق معدودات أو ثواني، ما هذا؟ هذه البركة من الله تبارك وتعالى؛ يُكرم بها الصالحين من عباده في كل أحوالهم.

ولذلك عندما تنظر إلى أحوال العلماء العاملين من الأولياء والصالحين تجد عجباً، فالمؤلفات التي ألفوها وكتبوها بأيديهم وانتشرت، فإن عمرهم المذكور عنهم لا يكفى ربع هذه المؤلفات ليعملوها!!، الإمام جلال الدين السيوطى الله وأرضاه، كان رجلاً من كُمَّل الصالحين، مات وعنده ثلاثة وخمسين سنة، وجمع عن حضرة النبي على مائة ألف حديث بأسانيدهم، ولذلك يسمونه الحافظ، وكلمة الحافظ في علم الحديث لمن جمع مائة ألف حديث بأسانيدهم، فلان عن فلان عن فلان حتى رسول الله هي، وألَّف حوالي ستمائة كتاب، فحسبوا عمره من وقت ولادته، وعدد الصفحات التي كتبها، وجدوه يحتاج كل يوم أن يكتب خمس عشرة صفحة من الحجم الكبير.

فمتى قرأ المراجع؟! ومتى فكر؟! ومتى كتب؟! ... هذه بركة الوقت التي ورَّثها سيدنا رسول الله على له، رضوان الله تبارك وتعالى عليه.

الكرامات المعنوية كثيرة وهي بُغية الكُمَّل من الصالحين.

## الكرامات الحسية

وهناك الكرامات المحسوسة:

والتي معظم الناس يبحثون عنها، يعرف ما يدور في صدرك ويخبرك عنه، أو يجعل الله في يده الشفاء، فلا يضع يده على مريض ويرقيه إلا ويشفيه الله عظي، ولا يجعل يده في طعام إلا ويبارَك فيه، فبدلاً من أن يكفى عشرة تجده يكفى خمسمائة ويفيض، وبعضهم كان يطير في الهواء، وبعضهم كان يمشى على الماء، وبعضهم كانت تُطوى له الأرض، يعني يقطع المسافات في خطوات.

سيدي أحمد البدوي رض جاء من بلاد الحجاز إلى طنطا في إحدى عشرة خطوة!، فكيف تكيّفها بالعقل؟!!

أمثال هذه الكرامات الحسية كيف يصل إليها الإنسان؟!

في الفتح والوصول (YY9)الباب الثالث

الصالحون عملوا لها قانون وقالوا فيه:

( لا تُخرق لك العوائد، إلا إذا خرقت من نفسك العوائد )

ماذا يعنى ذلك؟

يعني لا يُجري الله على يديك الإكرامات والكرامات إلا إذا تخلصت من جميع العادات التي تهيمن وتسيطر عليك، وصرت عبداً لله حراً مما سواه.

لأن أي عادة لو تمكَّنت من الإنسان وتحكَّمت فيه أصبح عبداً لهذه العادة، ... وماذا يعنى ذلك؟

الإنسان الذي يقول: لا بد بعد الأكل أن أشرب سيجارة، لأن السيجارة هي التي تضبط دماغي! السيجارة لا تضبط الدماغ ولا غيره، بل هي التي تخرب الدماغ، لكنها عادة تعوَّد عليها، وتجد الواحد منهم في شهر رمضان يفطر على الماء ويخرج مسرعاً ليشرب السيجارة، ويقول: حتى تزن دماغي!،..

> وهل السيجارة تزن الدماغ؟!! هي عادة، وهو أصبح عبداً لهذه العادة !! ولا بد أن يتخلص من هذه العادة وأشباهها وأمثالها.

إذا كان الإنسان متعوداً أنه لا بد بعد الأكل أن يشرب كوباً من الشاي، فإن لم يشرب كوب الشاي قد يصنع مشكلة في البيت إذا نسيت زوجته عمله له بعد الأكل، ويقول: كوب الشاي هو الذي يضبط دماغه، من الذي قال إن الشاي يضبط الدماغ؟! هذه عادة لا بد أن تتخلص منها.

إذا كان عنده عادة لا بد أن ينام من الساعة الواحدة إلى الساعة الثانية ظهراً مثلاً، فإذا لم ينم هذه الساعة يظل طوال النهار غير منضبط، فهذه اسمها عادة.

هناك من تعوَّد أن ينام بعد الفجر ساعة:

لكن الأفضل أن تنام بعد الشمس كما كان يفعل حضرة النبي، فلم يكن ينام إلا بعد أن تطلع الشمس، ولا يتعلل أحدٌ بالمشاكل والمشاغل، فلم يكن أحدٌ عنده مشاغل كحضرة النبي على، مشاغل ليل نهار ولا تنتهي.

﴿ الْبَابِ الثَّالَثُ فَي الفَتْحِ والوصول (۲۳۰)

فنحن قد نستيقظ الفجر لنصلى، لكنه كان لا ينام الليل، وقد يكون الواحد منا جالساً مستريحاً ويشاهد التلفزيون!!، ولكنه كان يصلى حتى تتورم قدماه من طول القيام بن يدى الله ﷺ.

فلا بد للإنسان الذي يطالب أن الله يخرق له العادات:

ويُريد كل هذه الإكرامات:

- أن يجاهد نفسه حتى يتخلص من كل هذه العادات!!
  - وهو الجهاد الأكبر في هذا الأمر ....
  - حتى لا توجد عادة تتحكم فيه أبداً.
- فتكون بعد ذلك أعماله كلها عبادات وليست عادات.
  - وأي عمل يعمله؛ يعمله بنية:
  - أن هذا العمل ينال به التقرب إلى الله ...
    - وينال به حسن الاتباع لرسول الله ..
- وينال به مودة كمودة الصالحين الذين ذكرهم الله والذين قال فيهم: ﴿ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَانُ وُدًّا ﴾ (١٩٦م).

فلا بد أن يتخلص من كل العادات!

ويحول حياته كلها؛ حتى النوم والأكل والشرب إلى عبادات ..

فيدخل في قول الله لرسول الله على:

﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِى وَمَحْيَاى وَمَمَاتِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُر وَبِذَ لِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أُوَّلُ ٱلْسَلِمِينَ ﴿ اللَّهُمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

في الفتح والوصول (271) الباب الثالث

كيف تكون داعيا الى الله؟ ١٦٣ الى الله؟ ١٦٣

﴿ كيف تكون داعياً إلى الله؟ ٢٠٤ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

أحبابنا الذين أصبحوا أئمة أريد أن أطورهم . .

حتى يكونوا نماذج مثلي، فأقول لأحدهم مثلاً: يا بني أنت في حاجة أن تقرأ في كتاب كذا في الفقه، ... وتقرأ كتاب كذا في التفسير، .... حتى إذا سألك أحدٌ عن معنى آية أو سبب نزول آية تستطيع أن تجيبه، .... لكني أجدهم غير مستعدين للقراءة، ولا للنظر في الكتب.

١٦٣ للمزيد راجع كتابنا: كيف تكون داعيا على بصيرة.

١٦٤ المعادي – ألجمعية العامة للدعوة إلى الله أ من ذي الحجة ٤٤٠هـ ١٩/٨/٢م

أحدهم ذهب للحج، وجاءني قبل السفر وشرحت له الحج بالتفصيل .. ولكنه اتصل بي بعد السفر ويريد أن يعمل عمرة لمولانا الشيخ مُحَدَّ على سلامة، فقلت له: أي عمرة قبل الحج بَمَدْي، فإذا أردت أن تعمل عمرة فتكون بعد الحج، فسألني: هل كل عمرة قبل الحج بَمَدْي؟ أم كل العمرات قبل الحج بَمَدْي؟ فقلت له:

الآية صريحة: ﴿ فَمَن تَمَتَّعَ بِٱلْعُمْرَةِ إِلَى ٱلْحَجِّ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدِّي ﴾ (١٩٦ البقرة) يعني كل عمرة يعملها الإنسان قبل الحج بعَدْي، والمفروض أنه عالم ويعرف ذلك، وذاهب ليوعظ.

- أنا عندما كنت سأذهب للحج الأول مرة، ماذا فعلت؟

أولاً: أتيتُ بكل الكتب العصرية عن الحج.

ثانياً: قرأتُ الفقه على المذاهب الأربعة في الحج.

ثالثاً: كل الكتب التي كُتبت من الناحية التاريخية عن مكة والمدينة وعرفات وكل المناسك - وهي مراجع كبيرة - قرأتها لأكون ملماً بهذا الأمر.

لكني لم أجد أحداً يستجيب لهذا الوضع، وكأن كل واحد يكتفي بالكلمتين اللتين درسهما في الجامعة وانتهى الأمر، مع أن الإنسان لو اكتفى بما درسه في الجامعة فقط فسيكون غير بارز أو متفوق في مجاله.

أتمنى أن أجد رجالاً عندهم استعداد لأن يتطوروا، فأتبناه وأمشى معه، مثل الذي يعمل رسالة دكتوراه، ليس شرطاً أن يحضر، لكن يتقابل كل مده مع مشرفه، ليعرف ماذا فعل؟!، ونحن نتابعه من بعيد بشاشة الرادار لنعرف ماذا فعل؟ فيمشى كما ينبغى.

- ورسالتنا رسالة واحدة:
- وهى معرفة الله المعرفة العينية الشهودية.
- ونحاول أن نُعرّف الخلق بالله، وليس لنا رسالة غير هذه . .

وإذا عزمت فتوكل على الله، وعلى الله قصد السبيل.

فالدعوة إلى الله من أعظم الأعمال:

ﷺ الباب الثالث في الفتح والوصول (۲۳۳)

#### ولكنها تحتاج:

- أن يكون عند الإنسان أمل.
  - وعنده ذوق.
- فأنا عن نفسى لم يوجهني أحد، وحتى الشيخ نفسه لم يكلِّفني بأمر، ولم يقُل لي يوماً من الأيام افعل كذا، فوضعتُ نفسى في هذا الطريق.
- ■وكنت أُكلِّف نفسى كل عام في شهر رجب أن أمر على جميع الأحباب في الوجه البحري والقبلي.
- ■وفي شهر شعبان كذلك أمر على جميع الأحباب في الوجه البحرى والقبلي.
- ■وكذلك في شهر رمضان أمر على الأحباب في الوجه البحري والقبلي.
  - فلم يقُل لى الشيخ في يوم من الأيام ماذا فعلت؟
    - ولكن كل ما قاله لى:

## ((يا بني اعمل ولا يهمك معرفة شيخك أنك تعمل، لأنك تعمل لله لا لشيخك)).

فأنا أهَّلت نفسى أن أكون داعِياً ..

## ولكي أكون داعياً قديراً:

- لا بد أن أكون محيطاً بالفقه إحاطة تامة، حتى لا يحرجني أحد بسؤال في فتوى شرعية في أي مجال في الفقه، وهذه ناحية.
- والناحية الثانية يجب أن أُلمَّ بالسيرة النبوية إلماماً تاماً بدلاً من أن أحكى خُزعبلات من القصص والخرافات التي يحكوها عن الصالحين، لكن أحكى عن النبي على، وعن الأنبياء السابقين، وعن أصحاب رسول الله، وبعد ذلك

في الفتح والوصول (377) الباب الثالث

ما أستحسنه من حكايات الصالحين.

ولذلك تجدون أسلوبي هو ذلك، آتي بقصة عن حضرة النبي، وقصة عن أحد الصحابة، وقصة عن أحد الأولياء، فيقبلها الناس لأنها تأتي مع بعضها في مسلسل متناسق.

- لاولا بد أن أعرف كل شيء عن الصوفية، حتى إذا سألني أي أحد في أي مجال صوفي أعرف أن أرد، وأرد رداً مقنعاً ليس فيه ريب.
- و في نفس الوقت وهذا ما نحرص عليه أن أعرف كل ما يدور حولي من قضايا إسلامية في العصر الذي نحن فيه، فأنا في أول كل شهر عربي آتي بكل المجلات الإسلامية وأقرأها، ثم أعطيها للأحباب لكى يقرأوها، ولا أحتفظ بها حتى يعرفوا هم أيضاً ما يحدث في العالم الإسلامي.

وكمثال: مجلة الأزهر، مجلة - ما شاء الله - كلها بحوث علمية عظيمة، ويأتي معها كتابين هدية، والكتاب وحده ثمنه حوالي خمسة جنيهات، لكن المجلة نفسها مع الكتابين ثمنهم ثلاثة جنيهاً، فهل أحدٌ منهم يدفع ثلاثة جنيهات ليشتريها؟ لا.

وأنا أعطيها لك لكى تتعلم، وتعرف ما يدور على السطح، ولذلك كل القضايا العصرية التي تُطرح في أي جهة لا بد أن أعرفها على الفور، لكي أكون جاهزاً للرد، لأنني سأتعرض لأي سؤال في أي مكان، فإذا سئلت: ما رأيك في القضية الفلانية؟ أكون جاهزاً ولا أُحرج في هذا الموقف.

فهذا ما جعلني أُكوّن نفسى:

لأن الداعى هو الذي يُكوّن نفسه، ونحن نساعده، وكيف نساعده؟ هو كطالب دراسات عليا وأنا كمشرف عليه، فأين هذا الإنسان؟! لا أجده، ولا زلت أبحث عنه.

ففي السيرة النبوية أقول له:

يا بني لا شأن لك بالسيرة النبوية التي درستها في المدارس، فنحن نتناول في السيرة النبوية الخصوصيات التي خصَّ بما الله الرسول على، فأين تجدها؟ تجدها في كتاب اسمه (المواهب اللدنية) للشيخ القسطلاني، والقسطلاني كان رجلاً من الصالحين، وكان قد جُذب، ومكث في المدينة عشر سنين، وعمل هذه السيرة، فمثلاً في غزوة بدر لا يتكلم فيها كأحداث لأنك تعرفها، ولكنه يأتي بالآيات التي حدثت في غزوة بدر، وهذا ما يحتاجه الناس، لأن الناس يعرفون الغزوة ويحفظونها فلا تحكيها على المنبر، ولكن تحكى الآيات، والآيات يعني الكرامات والمعجزات التي حدثت في غزوة بدر، وهكذا، فهو يتناول السيرة النبوية بهذه الكيفية.

ونحن نحاول مع إخواننا أن يمشوا على هذا المنوال، ولكن في الحقيقة وللأسف وما أعاني منه، أنني لا أجد رجالاً يقومون بهذا العبء معى! ولا حتى مشجعين!، فهم محبون ومشاهدون فقط ...

والمشاهد يكون على حسب هواه، يأتي أو لا يأتي، فلا أحد يحاسبه.

فهذه هي المشكلة أو المعضلة في طريق الله عَلَيْ، ونحن لا نُلزم أحداً، ولكنه هو الذي يلزم نفسه ونحن نعينه، ونحن مع إخواننا إلى آخر النَفَس، لأبي لا أريد أن أقول هُم: ﴿ إِن يَشَأُ يُذَّهِبُكُمْ أَيُّهَا ٱلنَّاسُ وَيَأْتِ بِعَاخَرِينَ ﴾ (١٣٣الساء) فنحن واثقون في هذه، ودعوة الله لن تموت ولن تفوت، وتسير إلى ما شاء الله.

#### وسيحان الله!!

الدعوة تنتشر في العالم كله عن طريق الفيس بوك والانترنت ...

وهناك مريدون على أعلى المقامات يتربون على أيدينا ...

منهم في السنغال، ومنهم في الجزائر، وغيرهم الكثير، ولهم مريدون.

فإن شاء الله يُصلح الله أحوال إخواننا، ويبعث فيهم الروح ...

ويُعلِّي قدرهم وشأنهم، ويجعل الله مقصودهم، والحبيب مطلوبهم ...

والقرب إلى الله عَلَى هو كل مطمحهم ونوالهم.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم



# ※جهاد النفس %جهاد

كثير من الأحباب يسأل إن كان عن طريق الهاتف أو من خلال النت، ما معنى جهاد النفس؟ ولا يعرفون شيئاً اسمه جهاد النفس!!!!؟؟؟؟.

نحن لنا أربعون عاماً نتكلم في جهاد النفس، وقمنا بعمل كتب كثيرة في الجهاد، ومن أشهرها ( الجاهدة للفاء والمشاهدة) لكن هذه الكتب من الذي يقرأها؟ قليل!!

وقد عملنا كتاباً مخصوصاً اسمه (النفس وصفها وتزكيتها) وهو كتاب يشمل كل شيء عن النفس، وقد يكون أول كتاب في اللغة العربية شامل كامل عن النفس.

الباب الثالث في الفتح والوصول (۲۳۷)

١٦٥ المقطم – مجمع الفائزين الخيري ٦ من محرم ١٤٤١هـ ١٩/٩/٥

**2** 

وقد قلت - حتى نكون متفقين من البداية - أن الأحباب الذين معنا صنفين، صنفٌ محبين ووقفوا عند ذلك، وسيكونوا من أهل اليمين، ومعنا، ونحملهم على رءوسنا هنا، وسنحملهم على رءوسنا هناك حتى ندخلهم الجنة إن شاء الله ببركة رسول الله، ولكن ليس لهم نصيب في التركة المحمدية؛ التركة المحمدية التي يقول فيها على:

{ إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ، إِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لَمْ يُوَرِّثُوا دِينَارًا وَلَا دِرْهَمًا إِنَّمَا وَرَّثُوا الْعِلْمَ، فَمَنْ أَخَذَ بِهِ أَخَذَ بِحَظٍّ وَافِرٍ } ۗ

من ناحية العلم، هناك علمٌ لدينٌ، وعلمٌ إلهاميٌّ، وعلمٌ رحمايٌّ، وعلمٌ نورايٌّ، وعلمٌ كشفيٌّ ... علوم لا عدَّ لها ولا حدَّ لها.

وتحت مرتبة النور، قُل ما شئت في المكاشفات، والمشاهدات، والمؤانسات، والملاطفات، والتجليات ... كل هذا ميراث سيد السادات على.

فالذي يُريد شيئاً من هذه التركة لا بد أن يجاهد نفسه، ولكن - كما قلت -أكثر أهل العصر يريدون أن يأخذوا فضل الله بدون تعب ولا عناء ولا جهاد، وكثير من الناس يتواصل معى ويريد أن يأخذ طريق الله عن طريق شبكات التواصل، وبعضهم يريد طريق الله عن طريق الهاتف، وهل يوجد أحد يتعالج من مرض جسماني مع طبيب عن طريق التليفون؟!! ألا يجب أن يذهب إليه ليكشف عليه ويبحث ما أحواله!، .... كذلك نفس الأمر!!.

والأغلبية العُظمي معجب بنفسه، ويرى صفات نفسه أنه لا يوجد أحسن منها، ولا يريد أن يتخلى عن أي صفة من صفاته، وفي نفس الوقت يريد أن يأخذ كل الهبات والعطاءات، فكيف يكون ذلك؟!!.

أنا أريد أن أُعطى هذا الحائط لوناً غير هذا اللون، فهل أدهنه على اللون الموجود؟!! سأضيع اللون الموجود، ولن أحصل على اللون الجديد، فماذا أفعل؟ لا بد أن أزيل اللون الموجود أولاً، لأضع اللون المطلوب، كذلك الأمر في الجهاد:

يجب أن أتخلَّى لأتحلَّى.

١٦٦ جامع الترمذي وأبي داود عن أبي الدرداء 🙇

فإذا كان هو لا يريد أن يتخلى عن صفاته، ويرى أنه رجلاً من العظماء في صفاته العظيمة في نظر نفسه، ويريد أن يأخذ من ميراث عظيم العظماء على!! فماذا يفعل؟ لا بد أن تتنازل عن أوصافك، وتتخلى عنها لتأخذ أوصافه على.

وهو ﷺ فني عن أوصافه حتى جمَّله الله بأوصافه، فأصبح مُجمَّل بجمال أوصاف حضرة الألوهية، ويسير الأمر هكذا بالتدريج.

# العبودية لله

جهاد النفس أمر طويل نشير إلى بعض المؤشرات فيه، وأنا أحكى من تجربتي، فأنت تريد أن تكون عبداً لله، فلا بد أن تتحرر مما سواه، فلا يصلح أن تكون عبداً للمال، أو عبداً للبطن، أو عبداً للزوجة، أو عبداً للمنصب، لأن أي شيء من هذا لا يجتمع مع عبداً لله في نفس الوقت، بل لا بد أن أتحرر.

وما معنى أن أتحرر؟ يعنى لا شيء في الوجود يتحكم فيَّ إلا الله تبارك وتعالى، وأبدأ أولاً أتحرر من العادات، وهذه كنا نأخذها ونحن في الروضة، فأول ما دخلنا الروضة العزمية قالوا لنا: لا بد أن تتحرر من كل العادات، فلا يكون لك عادة في الطعام، ولا في النوم، ولا في أي شيء.

مثلاً: أنا تعودت أن أشرب بعد الأكل شاي، فلا بد أن أنتهى من هذه العادة، فكنت أشرب مرة شاي، ومرة ينسون، ومرة حلبة، ومرة سحلب، إلى أن وصلت إلى سواء موجود شراب أو غير موجود لا يهمني، لأنني تحررتُ منه.

لكن الذي يقول: أنا إن لم أشرب كوب الشاي بعد الأكل لا أستريح، فقد أصبح عبداً لكوب الشاي، وهذا كيف يكون عبداً لله؟!!.

الإمام الجنيد رهم وأرضاه يقول: ( المُكَاتب قُنُّ ما دام عليه درهم ) وقُنّ يعني لا يزال في العبودية، ماذا يعنى ذلك؟ كان أيام العبيد يأتى العبد ويقول لصاحبه: ما ثمني؟ فيقول له مثلاً: خمسمائة جنيه، فيقول له: سأجمعهم وأدفعهم لك وتحررني، فإذا جمع أربعمائة وتسعة وتسعين جنيهاً، فهل يحرره؟ لا، لأنه لا يزال باقى عليه جنيه، فيظل في العبودية حتى يدفع هذا الجنيه.

في الفتح والوصول (۲۳۹) الباب الثالث

فأنت تريد أن تكون عبداً لله، وهو كل لا يرضى أن يشاركه أحدٌ سواه: { أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ }

زوجتك تشاركك، يقول لك: ابق مع زوجتك فأنا لا أريدك ما دمت أنت عبداً لزوجتك، وما تقول عليه يمشى، وما تطلبه ينفذ، وكل كلامها أوامر، وأنت عليك أن تقول لها: سمعنا وأطعنا، فابق مع زوجتك.

وهل لا أسمع كلام زوجتي؟ لا، نحن نتكلم على القلب، ولا نتكلم على المسئوليات، فنحن شرعاً لا بد أن نقوم بكل المسئوليات كاملة كما كان يأمرنا سيدنا رسول الله ﷺ.

لكن القلب يجب أن لا يكون فيه غير الله، فهي تريد حقوقها بالجسم، وبالمال، فأعطيها كل ما تريد، لكن لا تدخل القلب، وإلا كيف أصل إلى الله؟!!.

ولو دخلت في القلب تكون في مرتبة أقل، فهو الأول، وحضرة النبي بعده، والصالحين بعدهم، وهي لا مانع أن تكون في المرتبة الرابعة أو الخامسة أو كما تكون، لكن لو كانت في المرتبة الأولى، فأين يكون الله؟!! فلا بد للإنسان إذا أراد أن يكون عبداً لله أن يتحرر مما سواه.

وذلك بالنسبة للسالكين، وليس الحبين كما قلنا، فالحب يعمل ما يريد، لكن السالك صاحب عزيمة، فلو تحكمت فيه السيجارة، نقول له: كيف تمشى في طريق الله إذا كنت عبداً للسيجارة؟!! ونحن لا عبودية عندنا إلا لرب البرية تبارك وتعالى.

فلا تتحكم فيه السيجارة، ولا القهوة، ولا الشاي، ولا اللحم، ولا أي شيء من طيبات الدنيا مهما كانت لذها، لأنني ليس عندي لذة ولا بحجة أعظم من القرب من حضرة الله تبارك وتعالى.

إذا تضاءلت هذه اللذة حتى أشعر بباقى اللذات الأُخرى، فليس شأن بهذا الطريق ورجعتُ إلى أهل اليمين، لكن الذي يُريد أن يكون من المقربين لا بد أن يتحرر من كل العادات.

١٦٧ صحيح مسلم وابن ماجة عن أبي هريرة 🚇

في الفتح والوصول الباب الثالث ( 7 ٤ . )

أنا متعود أن أنام ساعة في الظهر، فإن لم أنم هذه الساعة أظل في ضيق طوال النهار، وبَعذا أنت عبدٌ لنومك، وأصحاب رسول الله والصالحين لم يكونوا هكذا، فسيدنا عمر لم يكن ينام بالليل أو بالنهار إلا للحظات وهو جالس بعد الظهر، فيسألوه: يا أمير المؤمنين لم لا تنام؟ يقول: ((إن نمتُ نهاراً ضيَّعتُ رعيتي، وإن نمت ليلاً ضيَّعتُ نفسي، فجعلتُ النهار لرعيتي، والليل لربي تبارك وتعالى)) هو مشغول عن أن يضيع أنفاسه في النوم.

والصالحون قالوا: يستعين الإنسان على جهاد النفس بعد التحرر من العادات كلها، فلا يوجد أي عادة تسيطر عليه، وكل أحواله تتحول من عادة إلى عبادة، وعبادة يعني ننوي نية صالحة قبل أو أثناء فعلها، فأصبحت طاعة وعبادة لله، حتى لو داعب زوجته، ما دامت النية موجودة، والله موجود، وهو يُسرّي عنها قليلاً ولكنه غير مشغول ها، فأصبحت عبادة لله ﷺ.

أو يداعب أولاده، فنفس الكيفية، فتكون كل أعماله عبادة لله، ولم يعد عنده عادة يمشى عليها في هذه الحياة الدنيا.

ولذلك دائماً ننتبه لألفاظنا:

فالصوفية ألفاظهم دقيقة:

لأن بعض الأحباب يقول لي: أين عادتنا؟ فأقول له: وما عادتنا يا بني؟ يقول: أنت عودتنا أنك تزورنا كل عام مرة، فأقول له: أنا ليس عندي عادات، ولكن قُل أين عبادتنا؟!! هي ليست عادة، فالعادة لغيرنا.

وقد كان سيدي أبو الحسن الشاذلي رضي وأرضاه إذا دخل لينام يقول لهم:

( لا توقظوني من وردي، فيقولون له: ما هذا الورد؟ يقول لهم: ورد النوم،!!)

جعل النوم ورداً من جملة الأوراد، لأنه يستعين به على طاعة الله، وينفذه على الهيئة التي كان عليها سيدنا رسول الله، فيكون حتى النوم مكتوبٌ عند الله ذكرٌ وفكرٌ وإحياءٌ عظيمٌ في طاعة الله ﴿ إِلَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

في الفتح والوصول (137) الباب الثالث

## المداومة على الأوراد

فيستعين الإنسان - بعد أن يتخلص من العادات - على جهاد النفس بالأمور التي حدَّدها واتفق عليها الصالحون رضوان الله تبارك وتعالى عليهم أجمعين.

بماذا يستعين عليها؟ بالمداومة على ذكر الله، والأوراد التي عملها الصالحون للمريدين، فهذا تدريب ليصل إلى الذين يقول فيهم رب العالمين: ﴿ ٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًا ﴾ (١٤١لاحراب).

فهي أوراد بسيطة، ولكنها تدرب الإنسان على الذكر، إلى أن يصل إلى حال يكون لسانه لا يكُف عن ذكر الله، ثم يرتقي إلى قلبٍ مطمئنٍ بالله، فلو كان حتى يتكلم فالقلب يشتغل في الذكر، أو نائم فيستيقظ وهو يسمع القلب وهو يذكر الله كالله.

فالقلب في ذكر الله على الدوام ولو كان في أي عمل، ولو كان في أي مهنة، ولو كان في أي مهنة، ولو كان في أي صنعة، لكن القلب لا يغيب عن ذكر الحبيب الله بعد أن تمرَّن وتدرب بالأوراد البدائية.

وكل مدة يزيدون الأوراد حتى يصير وقته كله قربٌ وذكرٌ وودادٌ من الله ﷺ.

وعليه كذلك الإقلال من الطعام، ويمشى في ذلك على المنهج المحمدي:

{ نَحْنُ قَومٌ لاَ نَأْكُل حَتَّى نَجُوعٍ، وإِذَا أَكَلَنَا لاَ نَشْبَعٍ } ١٦٨

إذا فعلنا ذلك فمن أين يأتينا المرض؟!!

والإقلال من الطعام ليس معنى ذلك الجوع الشديد، لأن الجوع أحياناً يكون شراً من التخمة، لكن لا نأكل حتى نجوع، وإذا أكلنا لا نشبع.

تسأله: متى تفطر يا فلان؟ فيقول لك: أنا لا بد أن أُفطر الساعة السابعة أو الثامنة أو التاسعة صباحاً، ولا أستطيع التأخر عن ذلك، ولا بد أن أتغذى الساعة الثالثة ظهراً أو الرابعة.

١٦٨ زاد المعاد والبداية لابن كثير

الباب الثالث في الفتح والوصول (٢٤٢)

أما الصالحون فليس عندهم وقتٌ مُحدد للفطور، أو وقتٌ للغذاء، ولا وقت للعشاء، إذا جعنا طعمنا، وإذا طعمنا لا نشبع، وإذا أكلنا نأكل من يد المنعم، نتفكُّر أثناء الطعام في نعم الله التي ساقها إلينا في هذا الطعام:

﴿ أَنَّا صَبَبْنَا ٱلْمَآءَ صَبًّا ﴿ ثُمَّ شَقَقْنَا ٱلْأَرْضَ شَقًّا ﴿ فَأَنْبَتْنَا فِيهَا حَبًّا ه وَعِنَبًا وَقَضْبًا ١ وَزَيْتُونًا وَخَلًا ١ وَخَلًا ١ وَحَدَآبِقَ غُلِّبًا ١ وَفَلِكَهَةً وَأَبًّا الله مُتَّلِعًا لَّكُرُ وَلِأَنْعَلِمِكُرُ اللهِ اللهِ السارِ

فالأكل بالنسبة له فيلماً يشاهده، فيلم عظيم يشهد فيه فضل العظيم هي، ولذلك هؤلاء يقولون: ((من أكل ولم يشهد المنعم، فكأنما قد سرق)).

كيف؟ عندما أكون ضيفاً عندك هل يجوز أن آكل من وراءك، أم أنت الذي تأتي بالأكل وتقدمه لي؟! الدنيا كلها دار ضيافة، فنحن كلنا في الدنيا ضيوف عند رب العالمين، فأشاهد ما الضيافة التي قدمها لي اليوم، وفضل الله عليَّ فيها، وعندما يستغرق الإنسان في هذا الفكر بيقين يصل إلى أعلى مراتب القرب والدرجات عند رب العالمين تبارك وتعالى.

لكن يأكل وهو مشغول بالكرة أو بغيرها، فيكون أكل مع الغفلة والسهو، وكأنه سرقة لأنه لم يدرك ما أنعم به عليه المنعم ها.

وهناك أمر ليس لنا كلنا فيه، فالبعض يأكل على أن زوجته هي التي قدَّمت له الطعام، ولا يعجبه هذا الطعام، فيسبها ويقول لها: أنت صفتك ونعتك، وأنت كذا، وأنت وكذا وكذا، وأحياناً يقذف الطعام برجله!!، وهذا ليس منا، ولا حتى من أهل اليمين، ولا من المقربين، لأنه يرى أن من أتى له بهذه النعمة هي زوجته، لكن هل هي التي قدمته لك أم الله؟ الله تبارك وتعالى هو الذي ساق إليك هذا الطعام.

ولذلك كان ﷺ لا يعيب طعاماً قط، فقد ورد:

{ مَا عَابَ النَّبِيُّ ﷺ طَعَامًا قَطُّ إِنْ اشْتَهَاهُ أَكَلَهُ وَالَّا تَرَكَهُ } ۖ ٢٩٩

١٦٩ البخاري ومسلم والطبراني عن أبي هريرة ﴿

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

إن اشتهاه أكله، وإلا تركه، ولا يعيب عليه، لأن من يعيب على الصنعة يعيب على الصانع تبارك وتعالى.

ولا يلجأ السالك في طريق الله إلى جلب النوم، ويقول: عندي أرق، فإذا جاءك أرق عليك أن تفرح لأن الله يريدك أن تناجيه، فاشتغل يا أخي بذكر الله، وقم وصل ما تيسر اقتداءاً برسول الله، وإن كنت أنا واثق أنك بمجرد أن تعمل ذلك فإن الشيطان سيقول: لن أترك هذا الرجل حتى ينام، ولن يتركك لتأخذ هذه الغنائم.

لكن الله على أعانك وقواك ولم يجعل للنوم غلبةً عليك، فماذا يريد منك؟ يريد منك أن تناجيه بتلاوة القرآن، وبذكر الله، وبالصلاة على رسول الله، وبالاستغفار، وبالقيام في جُنح الظلام والناس نيام .. وهذا طريق الصالحين رضوان الله تبارك وتعالى عليهم ... ولذلك كانوا يقولون:

كان نومهم غلبة، أي عندما يغلبهم النوم ينام، وعندما ينام في هذه الحالة الروحانية أقل لحظات في المنام يقوم كأنه نام أياماً، لأنه نائم في متعة روحانية.

وكنا نسمع ولا زلنا أن هناك أُناس كان الواحد منهم يصلى الفجر بوضوء العشاء أربعين سنة!!، فهل كان يحزن من هذا الأمر ويبحث في الصيدلية عن حبوب منومة أو غيره؟!! لا، بل يفرح بفضل الله؛ أنه أنام الغافلين، وأيقظه وجعله من الذاكرين، لأنه كما ورد ببعض الأثر يقول الله لسيدنا داود وقيل روى بعض الصادقين:

((يا داود إن لي عباداً من عبادي أحبهم ويحبوني، وأشتاق إليهم ويشتاقون إليَّ، وأذكرهم ويذكروني، من سلك طريقهم أحببته، ومن عدل عنهم مقته، فقالت الملائكة: يا ربنا وما علامتهم؟ قال: هم عباد من عبادي يراعون الظلال بالنهار كما يراعى الراعى الشفيق غنمه، فإذا جنَّهم الليل، واختلط الظلام، وفُرشت الفرش، ونُصبت الأَسرَّة، وخلا كل حبيب بحبيبه، افترشوا إلىَّ أقدامهم، ونصبوا إلىَّ وجوههم، وناجوني بكلامي، وتملقوا إلىَّ بإنعامي، فمِن صارخ وباك، ومن متأوه وشاك، ومن قائم وقاعد، ومن راكع وساجد، بعيني ما يتحملون من أجلى، وبسمعي ما يشكون من حبى، أول ما أعطيهم ثلاث، أقذف في قلوبهم من نوري فيخبرون عني كما أخبر عنهم، والثانية لوكانت السموات والأراضين في موازينهم لاستقللتها لهم، والثالثة أقبل عليهم بوجهى؛ أرأيت من أقبلت عليه بوجهى أيعلم أحد ما أربد أن أعطيه؟!)).

وهذا أول العطاء .. ولا نهاية لعطاء العاطى تبارك وتعالى أبداً.

هؤلاء كالراعي معهم العصا ليهشوا بها على غنمهم، وغنمهم يعني جوارحهم، حتى لا ترعى هنا وهناك، وأنت تحتاج إلى عصا الشريعة ...

العن ستنظر، فيتذكر:

# ﴿ قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَارِهِمْ ﴾ (٣٠الور)

- واللسان يريد أن يتكلم الكلام الذي لا ينفع، فيقول له:

- حاسب نفسك وانظر ماذا تجد وماذا تقول؟!

فيهش بعصا الشريعة على جوارحه، ويمشي على هذا المنهاج.

# جهاد الكرام

- إذاً :
- الإقلال من الكلام ..
- والإقلال من الطعام ..
  - والإقلال من المنام ..

هذه الأمور التي يستعين بها السالك على جهاد النفس.

ولا يوجد أحدٌ يستطيع أن يجاهد نفسه بنفسه، لقول الله تعالى:

﴿ فَلَا تُزَكُّواْ أَنفُسَكُمْ ﴾ (٣٢ النجم)

ﷺ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ ﴿ الْفَتْحُ وَالْوَصُولُ ﴿ الْمُعَالِينِ الثَّالِثُ فَي الْفَتْحُ والوصولُ ﴿ ٢٤٥)

إياكم أن أحدٌ تضحك عليه نفسه ككثير من المنتشرين الآن على الفيس بوك وغيره، يقول: لا حاجة لي بالشيخ ...!!!، فأنا معى كل شيء وأمشى بنفسى ..!!، وهذا لن يستطيع!

أنت تحتاج لمن يتابعك، ويقول لك: لماذا فعلت هذا؟

ولماذا لم تفعل هذا؟

أو افعل كذا، ولا تفعل كذا.

ما فائدة الطبيب؟

المتابعة!

والطبيب نفسه عندما يمرض هل يعالج نفسه أم يذهب لطبيب آخر؟!

لا بد أن يذهب لطبيب متخصص أيضاً ليرى المرض ويحدد الداء ويصف الدواء.

لماذا أجاهد نفسي؟

- لأصل إلى فضل الله، وإكرام الله، وعطاء الله.

- فما العطاء الذي أحدده؟
- لو حددت أكون قد بددت كل ما عملته، ولكن أنا عبد، وهل العبد يقترح على سيده العمل الذي يعمله، وأقول له يا سيدي أنا أريد أن أفعل كذا؟! لا، بل قالوا:

وكن عبداً لنا والعبد يرضى بما تقضي الموالي من مراد

■كن له حيث أقامك ..

• لأنني لا أعرف أين الخير لي ...

مثلاً: أنا أتمنى أن أكون شيخاً كبيراً ولى كرامات !!!

○ ولكن الكرامات قد تجريي وتضريي وتجعلني في أسفل الدرجات، فرحمة من الله لي أن يبعدني عن هذه الكرامات، وخاصة الحسية،

الباب الثالث في الفتح والوصول (٢٤٦)

ويضعني في الكرامات المعنوية.

- أو أنا أريد أن أكون متحدثاً لبقاً: لأن الناس يقبلون على المتحدثين ويكون لى شهرة، لكن الصالحون قالوا:

# ((ربَّ صامت أعظم عند الله مقاماً من ناطق))

- العبرة في المقام عند الله:
- صامت أو ناطق لا شأن لي!!!
- فكن له حيث أقامك.

وهذه واحدة.

الثانية والمهمة جداً:

هو يريد أن يذهب للطبيب، ويأخذ الروشتة، ويريد أن يأخذ أول جرعة فيُشفى، فإذا لم يُشف من أول جرعة يقول: هذا الطبيب لا يصلح، فقد رأيتُ امرأة فاضلة ومعها ماجستير ومثقفة وزوجها دكتور، ابنها مرض، فذهبت به لثلاث أطباء في يوم واحد!! تذهب لهذا الطبيب يكتب العلاج، وابنها يأخذ العلاج ولا يُشفى، فتقول: هذا الطبيب لا يصلح، وتذهب لطبيب آخر، ونفس الكيفية، فتذهب للثالث، لكن الدواء له مفعوله، ويجب أن نصبر حتى يحقق مفعوله.

كذلك نفس الأمر في طريق الله:

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواْ ﴾ (١٢٤السجدة) ..

 أهم شيء الصبر: ﴿ وَمَا يُلَقَّلْهَاۤ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ ﴾ (٣٠نسلت) ... المهم الصبر الجميل، .. صبر لا يصاحبه امتعاض،... ولا ضيق نفس، ولا تبرم ..ولا يقول: أنا لي سنين ولم يحدث لي شيء، ... ولم أر شيئاً من العطاءات الإلهية !!لكن العطاءات الإلهية ليس لها أعمال ... حتى فيما ورد عن خير البرية توصل إليه، وإنما: ﴿ ذَالِكَ فَضِلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ ﴾ (١٢١ عديد)

في الفتح والوصول الباب الثالث **(YEV)** 

# باب فضل الله

ما العمل الذي يوصل للفضل؟ لا شيء ...، فهو اجتباء واصطفاء!! ( وَجَنهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ عَ هُوَ ٱجْتَبَلَكُمْ ﴾ (١٧٨ فج) ..

فإذا دخلنا في دائرة الاجتباء فقد دخلنا في دائرة الهناء العالى.

ومعذرةً إن كنت أُبيح بهذا السر، فالاجتباء لا يحدث إلا بعد رضا الصالحين، ودخول العبد في قلبهم، ورضاهم عنه، فيطَّلع الله في قلبه، فيراهم راضين عن فلان، فيفيض عليه من منن الله العُظمى التي لا عدَّ لها ولا حدَّ لها .... والصالحون لا ينظرون إلى المظاهر، ولكن ينظرون بنور الله الذي هو في قلبهم ظاهر:

{ اتَّقُوا فِرَاسَةَ الْمُؤْمِنِ فَإِنَّهُ يَنْظُرُ بِنُورِ اللَّهِ } ''

وهذا المؤمن، لكن المحسن والموقن:

{ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرِجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا }

أسأل الله تبارك وتعالى أن يجمِّلنا بجمال محابه ومراضيه، وأن يكشف لنا عن كل سر مكتوم، وأن يجعلنا دائماً وأبداً في جهاد النفس للوصول إلى رضا الحي القيوم، وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَدَّ وعلى آله وصحبه وسلَّم



١٧٠ جامع الترمذي والطبراني عن أبي سعيد الخدري 🍰

١٧١ صحيح البخاري وابن حبان والبيهقي عن أبي هريرة ﴿

# نبذة عن المؤلف: فضيلة الشيخ فوزي محد أبوزيد

🚓 نبذة: ولد فضيلته في ١٨ أكتوبر ١٩٤٨م، الموافق ١٥ من ذى الحجة ١٣٦٧هـ



بالجميزة، مركز السنطة، غربية، جم ع، وحصل على ليسانس كلية دار العلوم من جامعة القاهرة ١٩٧٠م، ثم عمل بالتربية والتعليم حتى وصل إلى منصب مدير عام بمديرية طنطا التعليمية، وتقاعد سنة ٢٠٠٩م.

النشاط: يعمل رئيسا للجمعية العامة للدعوة إلى الله بمصر، والمشهرة برقم ٢٢٤ ومقرها الرئيسي ١١٤ شارع ١٠٥ المعادى بالقاهرة، ولها فروع في جميع أنحاء الجمهورية.، كما

يتجول بمصر والدول العربية والإسلامية لنشر الدعوة الإسلامية، وإحياء المُثلَ والأخلاق الإيمانية؛ بالحكمة والموعظة الحسنة. هذا بالإضافة إلى الكتابات الهادفة لإعادة مجد الإسلام، من التسجيلات الصوتية الكثيرة والوسائط المتعددة للمحاضرات والدروس واللقاءات على الشرائط والأقراص المدمجة، وأيضا من خلال موقعه على الشبكة www.Fawzyabuzeid.com وهو أحد أكبر المواقع الإسلامية في بابه وجارى إضافة تراث الشيخ العلمي الكامل على مدى خمسة وثلاثين عام مضت، وقد تم إفتتاح واجهة للموقع باللغة الإنجليزية وجارى إضافة المواضيع بالإنجليزية وكذا الكتب المترجمة والمواضيع.

الصف المحدوته: ١- يدعو إلى نبذ التعصب والخلافات، والعمل على جمع الصف الإسلامي، وإحياء روح الإخوة الإسلامية، والتخلص من الأحقاد والأحساد والأثرة والأنانية وغيرها من أمراض النفس، ٢- يحرص على تربية أحبابه بالتربية الروحية الصافية بعد تهذيب نفوسهم وتصفية قلوبهم.، ٣- يعمل على تنقية التصوف مما شابه من مظاهر بعيدة عن روح الدين، وإحياء التصوف السلوكي المبنى على القرآن والسنة وعمل الصحابة الكرام.

هدفه: إعادة المجد الإسلامي ببعث الروح الإيمانية، ونـشر الأخـلاق الإسلامية، وبترسيخ المبادئ القرآنية.

🕏 مساهمات الشيخ الدعوية للشيخ بالإذاعة والتليفزيون:

ومساهمات فضيلته أكثر من أن تحصى بالإذاعات كلها وبقنوات التلفزيون المصرى المتعددة مع العلم بأن الشيخ يرفض البرامج الخاصة أو برامج التوك شو التهدف للبلبلة والإثارة وتأليب الرأى واستغلال الحوادث أو تأجيج الفتن، وهو يرحب ببرامج وبقنوات التليفزيون المصرى أو غيرها من التي تعمل جادة على نشر الدعوة الوسطية والعصرية وتهدف إلى رأب الصدع وجمع الشمل وتوصيل الدعوة الهادفة بالأسلوب الجذاب والراقي.

و نذكر من تلك المساهمات على سبيل المثال لا الحصر:

١- خطبة وصلاة الجمعة:

بعض الخطب على الهواء مباشرة منها: \*جمع من مسجد النور بحدائق المعادي بالقاهرة ١٧٢، جمع على من مسجد الزاوية الحمراء بالقاهرة، والمسجد الكبير بمدينة بورفؤاد ببورسعيد، ومسجد الأنوار القدسية بالمهندسين وغيرها.

٢-: البرنامج العام: \*دعاء الصباح. \* المجلة الدينية.

٣- إذاعة القرآن الكريم: أمسيات دينية كثرة متعددة. خطبة وصلاة الجمعة على الهواء.من مساجد متعددة. خطبة وصلاة الجمعة بمسجد التليفزيون عدة مرات.

٤- إذاعة وسط الدلتا : \* حديث الصباح \* الأمسية الدينية.

٥- إذاعة الشباب و الرباضة: \* برنامج: عصافير الجنة.

٦- القناة الأولى بالتليفزيون: \* برنامج من بيوت الله. \* برنامج في زمرة النبي ﷺ.

٧- القناة السادسة: حلقات من برنامج "السيرة العطرة". وبرنامج "آىات محكمات".

٨- القناة الثامنة: سلسلة حلقات من برنامج "لقاءات إيمانية".

٩- القناة الثقافية: برنامج "فتاوى على الهواء"

١٠- إذاعة القاهرة الكبرى: "أمسيات دينية " من مساجد مختلفة.

١١- القناة التعليمية : \* حلقات برنامج أولياء الله الصالحون .

١٢- قناة القاهرة بالتليفزيون: حلقات من برنامج فقه المرأة وبرنامج جدد حياتك ولا يـزالا مـستمرأن إلى تاريخـه، وفي شـهر رمـضان ٢٠١٨ برنـامج "مـن آيـات القـرآن"، وكذلك "الدعاء" بعد آذان المغرب طوال الشهر الكريم.

١٣- قناة الدلتا التليفزيونية: برنامج "جدد حياتك" ومازال مستمرا.

🖒 المساهمات الإعلامية والدعوبة بكليات ومعاهد الجامعات و مراكز الشباب و الأندية الثقافية والجمعيات الدينية و الثقافية و العلمية :

أحيى الشيخ عديد المناسبات الدينية والإحتفالات بالكثير من الجامعات بالوجه البحـري والـصعيد، وكـذا بـالنوادي الرباضـية والجمعيـات والمستـشفيات، والمراكـز الثقافية والرياضية بالوجهين البحري والقبلي.

كما شارك الشيخ وأحيى العديد من المناسبات بدعوات من عديد من المؤسسات الإجتماعية بالقاهرة ومختلف المحافظات و دعى إلى عدد من إحتفالات الصلح بالصعيد على مدارالسنين.

وصلى الله على سيدنا محد وعلى آله وصحبه وسلم.

(70.)

١٧٢ الشيخ يخطب أول جمعة من كل شهر ميلادى بمسجد النور بالمعادى منذ أكثر من عشرين عاماً، كما يخطب آخر جمعة بالشهر الميلادي بمركز الفائزين الخيرى بالمقطم .

# 🕸 قائمة مؤلفات ومحققات الشيخ المطبوعة: حتى ٢٠ أكتوبر ٢٠١٩م، ست عشرة سلسلة تحوى: ١٢٥ كتاب

| ل ت      | الكتاب (ط: طبعة، ت: ترجمة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | م                                                                     | ت                                 | ط                                          | الكتاب ( ط: طبعة، ت: ترجمة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | م                                              |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| 1        | نفحات من نور القرآن : (مجلد ٢- ج ١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٤                                                                     |                                   | سلسة ١: التفسير الموضوعي للقرآن الكريم: ١٢ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                |
| 1        | أسرار العبد الصالح وموسى الكلين: (مجلد ٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٤٨                                                                    |                                   |                                            | نفحات من نور القرآن: (مجلد ٢- ج ٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ١٤                                             |
| <b>—</b> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٩٣                                                                    |                                   | ١                                          | الآداب القرآنية مع خير البرية: (مجلد٣ -ج ١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 91                                             |
|          | تفسير آيات المقريين: (مجلد ١- ج٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1.7                                                                   |                                   | ١                                          | تفسير آيات المقريين: (مجلد ١- ج١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 97                                             |
|          | تفسير آيات المقربين: (مجلد ١- ج٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1.0                                                                   |                                   | ١                                          | حكمة لقمان وبر الوالدين: (مجلد ٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ١٠٣                                            |
|          | تفسير آيات المناسبات: (مجلد ٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1.9                                                                   |                                   | ١                                          | تفسير آيات المقربين: (مجلد ١- ج ٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۱۰۸                                            |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                       | تفسير آيات المقريين: (مجلد ١- ج٥) |                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 111                                            |
| 1        | J. 15 & 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۲                                                                     |                                   | السلسلة رقم ٢: الفقــه: ٩                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٥٢                                                                    |                                   | ٢                                          | مائدة المسلم بين الدين و العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٥                                              |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۷۱                                                                    |                                   | ٢                                          | مختصر زاد الحاج والمعتمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 30                                             |
|          | . /                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 90                                                                    |                                   | ١                                          | إكرام الله للأموات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٧٢                                             |
|          | سنن الهدى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۱۰٤                                                                   |                                   | ١                                          | دلائل الفرح بالرحمة المهداة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1                                              |
|          | حديث الحقائق عن قدر سيد الخلائق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٧                                                                     |                                   | 11                                         | سلسلة ٣: موسوعة الحقيقة المحمدية: ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الس                                            |
| Η,       | الكمالات المحمدية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 77                                                                    |                                   | ۲                                          | إشراقات الإسراء ج ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۱۳                                             |
| Π,       | واجب المسلمين المعاصرين نحوه ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣٣                                                                    |                                   | ۲                                          | الرحمة المهداة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۲۳                                             |
|          | السراج المنير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٦١                                                                    |                                   | ١                                          | إشراقات الإسراء ج٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٣٥                                             |
|          | الجمال المحمدى ظاهره وباطنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٨٥                                                                    |                                   | ١                                          | ثانی اثنین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٧٠                                             |
|          | شرف شهر شعبان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٩.                                                                    |                                   | ١                                          | تجليات المعراج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۸۷                                             |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                       | ا خصائص النبي الخاتم ﷺ ١ ا        |                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                       |                                   | ١                                          | خصائص النبي الخاتم ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۱۱٤                                            |
|          | 03 . , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ١                                                                     |                                   | ١                                          | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۱۱٤                                            |
| ,        | المربى الرباني السيد أحمد البدوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١٤١                                                                   |                                   | 1                                          | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧<br>الشيخ مجد على سلامه سيرة وسريرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 118                                            |
|          | المربى الربانى السيد أحمد البدوى الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                       |                                   |                                            | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧<br>الشيخ مجد على سلامه سيرة وسريرة<br>شيخ الإسلام إبراهيم الدسوقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                |
|          | المربي الرباني السيد أحمد البدوى الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلي المسيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلي المسيد أبو الحسن الشاذلي المسيد أبو الحسن الشاذلي المسيد أبو الحسن الشاذلي المسيد المسيد أبو الحسن السادلي المسيد أبو المس | ٤١                                                                    |                                   | ١                                          | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧<br>الشيخ مجد على سلامه سيرة وسريرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٣                                              |
|          | المربى الربانى السيد أحمد البدوى الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلى الشيخ عبد الرحيم القنائى ومدرسته الروحية إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٤١                                                                    |                                   | 1                                          | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧<br>الشيخ مجد على سلامه سيرة وسريرة<br>شيخ الإسلام إبراهيم الدسوق<br>الإمام أبو العزائم، سيرة حياة<br>السلسلة رقم ٥: الدين والحياة: ٧                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٣ ٤٥                                           |
| ,        | المربي الرباني السيد أحمد البدوى الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلي الشيخ عبد الرحيم القنائي ومدرسته الروحية إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٤١<br>٥٩<br>١٠٧                                                       |                                   | 1                                          | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧<br>الشيخ محد على سلامه سيرة وسريرة<br>شيخ الإسلام إبراهيم الدسوق<br>الإمام أبو العزائم، سيرة حياة<br>السلسلة رقم ٥: الدين والحياة: ٧<br>كيف يحبُك الله                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣ ٤٥                                           |
| ,        | المربي الرباني السيد أحمد البدوى الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلي الشيخ عبد الرحيم القنائي ومدرسته الروحية إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام كونوا قرآنا يمشي بين الناس بنو إسرائيل ووعد الآخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 61<br>09<br>1.V                                                       | *                                 | 1                                          | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧<br>الشيخ مجد على سلامه سيرة وسريرة<br>شيخ الإسلام إبراهيم الدسوقي<br>الإمام أبو العزائم، سيرة حياة<br>السلسلة رقم ٥: الدين والحياة: ٧<br>كيف يحبُّك الله<br>قضايا الشباب المعاصر                                                                                                                                                                                                                                      | ۳<br>٤٥<br>٩٧                                  |
| ,        | المربي الرباني السيد أحمد البدوى الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلي الشيخ عبد الرحيم القنائي ومدرسته الروحية إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام كونوا قرآنا يمشى بين الناس بنو إسرائيل ووعد الآخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | £1<br>09<br>1.V<br>Y7<br>Y9                                           | *                                 | \<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\       | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧<br>الشيخ محد على سلامه سيرة وسريرة<br>شيخ الإسلام إبراهيم الدسوق<br>الإمام أبو العزائم، سيرة حياة<br>السلسلة رقم ٥: الدين والحياة: ٧<br>كيف يحبُك الله                                                                                                                                                                                                                                                                | ۳<br>٤٥<br>٩٧                                  |
| ,        | المربي الرباني السيد أحمد البدوى الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلي الشيخ عبد الرحيم القنائي ومدرسته الروحية إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام كونوا قرآنا يمشي بين الناس بنو إسرائيل ووعد الآخرة فقه الجواب (الإجابة على أسئلة الموقع) خطب المولد النبوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 21<br>09<br>1.V<br>71<br>79<br>7V                                     | *                                 | \\ \frac{1}{\xi}                           | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧<br>الشيخ مجد على سلامه سيرة وسريرة<br>شيخ الإسلام إبراهيم الدسوقي<br>الإمام أبو العزائم، سيرة حياة<br>السلسلة رقم ٥: الدين والحياة: ٧<br>كيف يحبُّك الله<br>قضايا الشباب المعاصر                                                                                                                                                                                                                                      | Ψ<br>ξο<br>9V<br>Ψξ<br>ο.<br>Vο                |
| ,        | المربي الرباني السيد أحمد البدوى الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلي الشيخ عبد الرحيم القنائي ومدرسته الروحية إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام كونوا قرآنا يمشي بين الناس بنو إسرائيل ووعد الآخرة فقه الجواب (الإجابة على أسئلة الموقع) خطب المولد النبوى خطب شهر شعبان و ليلة الغفران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 13<br>09<br>1.V<br>77<br>79<br>7V<br>97                               | *                                 | \\ \frac{1}{\xi}                           | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧ الشيخ مجد على سلامه سيرة وسريرة شيخ الإسلام إبراهيم الدسوقي الإمام أبو العزائم، سيرة حياة السلسلة رقم ٥: الدين والحياة: ٧ كيف يحبُّك الله قضايا الشباب المعاصر أمراض الأمة وبصيرة النبوة المسللة ٦: الخطب الإلهامية للمناسبات : خطب شهر رجب والإسراء والمعراج                                                                                                                                                         | Ψ<br>ξο<br>9V<br>Ψξ<br>ο.<br>Vο                |
| ,        | المربي الرباني السيد أحمد البدوى الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلي الشيخ عبد الرحيم القنائي ومدرسته الروحية إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام كونوا قرآنا يمشي بين الناس بنو إسرائيل ووعد الآخرة فقه الجواب (الإجابة على أسئلة الموقع) خطب المولد النبوى خطب شهر شعبان و ليلة الغفران الحج و عيد الأضحى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1.V<br>1.V<br>71<br>79<br>70<br>97                                    | *                                 | \\ \frac{1}{\xi}                           | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧ الشيخ مجد على سلامه سيرة وسريرة شيخ الإسلام إبراهيم الدسوقي الإمام أبو العزائم، سيرة حياة السلسلة رقم ٥: الدين والحياة: ٧ كيف يحبُّك الله قضايا الشباب المعاصر أمراض الأمة وبصيرة النبوة المسلة ٦: الخطب الإلهامية للمناسبات : خطب شهر رجب والإسراء والمعراج خطب شهر رجب والإسراء والمعراج خطب شهر رمضان و عيد الفطر                                                                                                  | Ψ<br>ξο<br>۹ν<br>Ψε<br>ο.<br>νο                |
|          | المربي الرباني السيد أحمد البدوى السيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلي السيخ عبد الرحيم القنائي ومدرسته الروحية إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام كونوا قرآنا يمشي بين الناس بنو إسرائيل ووعد الآخرة فقه الجواب (الإجابة على أسئلة الموقع) خطب المولد النبوي خطب شهر شعبان و ليلة الغفران الحج و عيد الأضحى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 13<br>09<br>1.V<br>77<br>79<br>7V<br>97                               | *                                 | \ \frac{1}{1}                              | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧ الشيخ مجد على سلامه سيرة وسريرة شيخ الإسلام إبراهيم الدسوقي الإمام أبو العزائم، سيرة حياة السلسلة رقم ٥: الدين والحياة: ٧ كيف يحبُّك الله قضايا الشباب المعاصر أمراض الأمة وبصيرة النبوة المسللة ٦: الخطب الإلهامية للمناسبات : خطب شهر رجب والإسراء والمعراج                                                                                                                                                         | # £0<br>9V<br>#£<br>0.<br>V0                   |
|          | المربي الرباني السيد أحمد البدوى الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلي الشيخ عبد الرحيم القنائي ومدرسته الروحية إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام كونوا قرآنا يمشي بين الناس بنو إسرائيل ووعد الآخرة فقه الجواب (الإجابة على أسئلة الموقع) خطب المولد النبوي خطب شهر شعبان و ليلة الغفران الحج و عيد الأضحى الخطب الإلهامية: مجلد مناسبات دينية: الخطب الإلهامية: مجلد مناسبات دينية: المسلط المس | 10<br>10<br>10<br>10<br>17<br>17<br>17<br>17                          | *                                 | )<br>Y<br>1<br>1<br>V                      | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧ الشيخ مجد على سلامه سيرة وسريرة شيخ الإسلام إبراهيم الدسوقي الإمام أبو العزائم، سيرة حياة السلسلة رقم ٥: الدين والحياة: ٧ كيف يحبُّك الله قضايا الشباب المعاصر أمراض الأمة وبصيرة النبوة المسلة ٦: الخطب الإلهامية للمناسبات : خطب شهر رجب والإسراء والمعراج خطب شهر رجب والإسراء والمعراج خطب شهر رمضان و عيد الفطر                                                                                                  | # £0<br>9V<br># £0<br>0.<br>V0                 |
|          | المربي الرباني السيد أحمد البدوى الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلي الشيخ عبد الرحيم القنائي ومدرسته الروحية إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام كونوا قرآنا يمشي بين الناس بنو إسرائيل ووعد الآخرة فقه الجواب (الإجابة على أسئلة الموقع) خطب شهر شعبان و ليلة الغفران خطب شهر شعبان و ليلة الغفران الحج و عيد الأضحى الخطب الإلهامية: مجلد مناسبات دينية: الأشفية النبوية للعصر تربية القرآن لجيل الإيمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 13<br>1.V<br>71<br>79<br>7V<br>97<br>17<br>17                         | *                                 | )<br>Y<br>1<br>1<br>V                      | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧ الشيخ مجد على سلامه سيرة وسريرة شيخ الإسلام إبراهيم الدسوق الإمام أبو العزائم، سيرة حياة السلسلة رقم ٥: الدين والحياة: ٧ كيف يحبُّك الله قضايا الشباب المعاصر قضايا الشباب المعاصر أمراض الأمة وبصيرة النبوة خطب شهر رجب والإسراء والمعراج خطب شهر رمضان و عيد الفطر خطب الهجرة ويوم عاشوراء حلسلسلة ٧: الخطب الإلهامية العصرية: ١ لسلسلة ٧: الخطب الإلهامية العصرية: ١ السلسلة رقم ٨: المرأة المسلمة: ٥              | # £0<br>9V<br># £0<br>0.<br>V0                 |
|          | المربي الرباني السيد أحمد البدوى الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلي الشيخ عبد الرحيم القنائي ومدرسته الروحية إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام كونوا قرآنا يمشي بين الناس بنو إسرائيل ووعد الآخرة فقه الجواب (الإجابة على أسئلة الموقع) خطب المولد النبوي خطب شهر شعبان و ليلة الغفران الحج و عيد الأضحى الخطب الإلهامية: مجلد مناسبات دينية: الأشفية النبوية للعصر تربية القرآن لجيل الإيمان فتاوي جامعة للنساء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 21<br>09<br>1.V<br>77<br>79<br>7V<br>97<br>17<br>17<br>17<br>17<br>V  | *                                 | )<br>Y<br>1<br>1<br>V                      | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧ الشيخ مجد على سلامه سيرة وسريرة شيخ الإسلام إبراهيم الدسوق الإمام أبو العزائم، سيرة حياة السلسلة رقم ٥: الدين والحياة: ٧ كيف يحبُّك الله قضايا الشباب المعاصر مراض الأمة وبصيرة النبوة أمراض الأمة وبصيرة النبوة خطب شهر رجب والإسراء والمعراج خطب شهر رجب والإسراء والمعراج خطب الهجرة ويوم عاشوراء خطب الهجرة ويوم عاشوراء السلسلة ٧: الخطب الإلهامية العصرية: ١ السلسلة رقم ٨: المرأة المسلمة: ٥ المؤمنات القانتات | # £0<br>9V<br># £0<br>0.<br>V0                 |
|          | المربي الرباني السيد أحمد البدوى الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلي الشيخ عبد الرحيم القنائي ومدرسته الروحية إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام كونوا قرآنا يمشي بين الناس بنو إسرائيل ووعد الآخرة فقه الجواب (الإجابة على أسئلة الموقع) خطب المولد النبوي خطب شهر شعبان و ليلة الغفران الحج و عيد الأضحى الخطب الإلهامية: مجلد مناسبات دينية: الأشفية النبوية للعصر تربية القرآن لجيل الإيمان فتاوي جامعة للنساء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 21<br>09<br>1.V<br>Y1<br>Y9<br>1V<br>9Y<br>11<br>1A<br>Y.<br>00<br>VA | *                                 | )<br>Y<br>)<br>V<br>)<br>)                 | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧ الشيخ مجد على سلامه سيرة وسريرة شيخ الإسلام إبراهيم الدسوق الإمام أبو العزائم، سيرة حياة السلسلة رقم ٥: الدين والحياة: ٧ كيف يحبُّك الله قضايا الشباب المعاصر قضايا الشباب المعاصر أمراض الأمة وبصيرة النبوة خطب شهر رجب والإسراء والمعراج خطب شهر رمضان و عيد الفطر خطب الهجرة ويوم عاشوراء حلسلسلة ٧: الخطب الإلهامية العصرية: ١ لسلسلة ٧: الخطب الإلهامية العصرية: ١ السلسلة رقم ٨: المرأة المسلمة: ٥              | # £0<br>9V<br># £0<br>0.<br>V0<br>J1<br>1V     |
|          | المربي الرباني السيد أحمد البدوى الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلي الشيخ عبد الرحيم القنائي ومدرسته الروحية إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام كونوا قرآنا يمشي بين الناس بنو إسرائيل ووعد الآخرة فقه الجواب (الإجابة على آسئلة الموقع) خطب المولد النبوي خطب المولد النبوي خطب شهر شعبان و ليلة الغفران الحج و عيد الأضحي الخطب الإلهامية: مجلد مناسبات دينية: الأشفية النبوية للعصر تربية القرآن لجيل الإيمان فتاوي جامعة للنساء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 21<br>09<br>1.V<br>77<br>79<br>7V<br>97<br>17<br>17<br>17<br>17<br>V  | *                                 | )<br>Y<br>)<br>V<br>)<br>)                 | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧ الشيخ مجد على سلامه سيرة وسريرة شيخ الإسلام إبراهيم الدسوق الإمام أبو العزائم، سيرة حياة السلسلة رقم ٥: الدين والحياة: ٧ كيف يحبُّك الله قضايا الشباب المعاصر مراض الأمة وبصيرة النبوة أمراض الأمة وبصيرة النبوة خطب شهر رجب والإسراء والمعراج خطب شهر رجب والإسراء والمعراج خطب الهجرة ويوم عاشوراء خطب الهجرة ويوم عاشوراء السلسلة ٧: الخطب الإلهامية العصرية: ١ السلسلة رقم ٨: المرأة المسلمة: ٥ المؤمنات القانتات | # £0<br>9V<br>0.<br>V0<br>J1<br>1V<br>19<br>Y1 |

(101) الخاتمة

| 1   | /   | 1. | 181    | **  | -   |
|-----|-----|----|--------|-----|-----|
| احق | لصا | یل | المكور | las | ھِـ |

| £4444444444444444444444444444444444444 |                                                                      |     |                                           |                                     |                                                                     |     |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------|-------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-----|
| ١                                      | رسالة الصالحين                                                       | ٣١  |                                           | ١                                   | علامات التوفيق لأهل التحقيق                                         | ٣.  |
| ١                                      | نوافل المقربين                                                       | ٦٠  |                                           | ۲                                   | مراقي الصالحين                                                      | ٣٢  |
| ١                                      | دعوة الشباب العصرية للإسلام                                          | ٧٩  |                                           | ١                                   | أحسن القول                                                          | ٦٤  |
| ١                                      | مجالس تزكية النفوس ٢                                                 | ۸٩  |                                           |                                     | مجالس تزكية النفوس ج١                                               | ٨٨  |
|                                        |                                                                      |     |                                           |                                     | همة المريد الصادق                                                   | 170 |
| 7                                      | مفاتح الفرج                                                          | ٨   | السلسة رقم ١٠: الأذكار والأوراد: ٧        |                                     |                                                                     |     |
| ٥                                      | مختصر مفاتح الفرج                                                    | ٣٧  |                                           | ١                                   | أذكار الأبرار                                                       | 10  |
| ۲                                      | أوراد الأخيار تخريج وشرح                                             | ٤٠  |                                           | ٣                                   | أذكار الأبرار صغير                                                  | ٣٨  |
| ۲                                      | جامع الأذكار والأوراد                                                | ۷٣  |                                           | ١                                   | نيل التهانى بالورد القرآنى                                          | ٥٦  |
| ١                                      | الصوفية و الحياة المعاصرة                                            | ١.  |                                           | السلسلة ١١: دراسات صوفية معاصرة: ١٦ |                                                                     |     |
| ١                                      | أبواب القرب ومنازل التقريب                                           | ١٢  |                                           | 1                                   | الصفاء والأصفياء                                                    | 11  |
| ١                                      | المنهج الصوفى والحياة العصرية                                        | ٣٦  |                                           | ٣                                   | الصوفية في القرآن والسنة                                            | 79  |
| ١                                      | موازين الصادقين                                                      | ٤٩  |                                           | ١                                   | الولاية والأولياء                                                   | ٤٢  |
| ١                                      | النفس وصفها وتزكيتها                                                 | ٥٣  |                                           | ١                                   | الفتح العرفانى                                                      | ٥١  |
| ١                                      | منهاج الواصلين                                                       | ٦٣  |                                           | ١                                   | سياحة العارفين                                                      | ٥٨  |
| ١                                      | العطايا الصمدانية للأصفياء                                           | ٦٨  |                                           | ١                                   | نسمات القرب                                                         | ٦٥  |
| ١                                      | مقامات المقربين                                                      | ۸٣  |                                           | ١                                   | شراب أهل الوصل                                                      | ٧٧  |
|                                        |                                                                      |     |                                           | ١                                   | آداب المحبين لله                                                    | ٩٨  |
| ١                                      | فتاوى جامعة للشباب                                                   | 72  |                                           |                                     | السلسة رقم ۱۲ : الفتاوى: ٦                                          |     |
| ١                                      | فتاوی فوریة ج۲                                                       | ۸٠  |                                           | ١                                   | فتاوی فوریة ج۱                                                      | ٧٦  |
| ١                                      | فتاوی فوریة ج٤                                                       | ۸٦  |                                           | ١                                   | فتاوی فوریة ج۳                                                      | ٨٤  |
|                                        |                                                                      |     |                                           | ١                                   | يسألونك                                                             | 1.1 |
| ۲                                      | نور الجواب على أسئلة الشباب                                          | ۲۷  | السلسة رقم ١٣: أسئلة صوفية: ٤             |                                     |                                                                     |     |
| ١                                      | إشارات العارفين                                                      | 99  |                                           | ١                                   | الأجوبة الربانية للأسئلة الصوفية                                    | 79  |
|                                        |                                                                      |     |                                           |                                     | بينات الصدور                                                        | 111 |
| ١                                      | سؤالات غير المسلمين                                                  | ۸١  |                                           |                                     | السلسلة رقم ١٤: حوارات مع الآخر: ٣                                  |     |
| ١                                      | أسئلة حرة عن الإسلام والمسلمين                                       | 9٤  |                                           | ١                                   | حوارات الإنسان المعاصر                                              | ۸۲  |
| ۲                                      | علاج الرزاق لعلل الأرزاق                                             | ٤٦  | السلسلة رقم ١٥: شفاء الصدور: ٥            |                                     |                                                                     |     |
| ١                                      | بشريات المؤمن في الآخرة                                              | ٦٢  |                                           | ٣                                   | بشائر المؤمن عند الموت                                              | ٤٧  |
| ١                                      | الدعاء المستجاب                                                      | 11. |                                           | ١                                   | بشائر الفضل الإلهي                                                  | דר  |
| ١                                      | تحفة المحبين ومنحة المسترشدين في<br>فضائل عاشوراء للقاوقجي           | ٥٧  | سلسلة ١٦: تحقيق الشيخ فوزى محد أبوزيد: ١٢ |                                     |                                                                     | سلس |
| ۲                                      | أنوار التحقيق في وصول أهل الطريق<br>للعارف بالله الشيخ مجد على سلامة | 110 |                                           | ۲                                   | ورد الإستغفار اليومى أو استغفار أيام<br>الإسبوع للإمام الحسن البصرى | ١١٣ |
| ۲                                      | الإمام أبو العزائم كما قدم نفسه للمسلمين                             | 117 |                                           | ۲                                   | الجواب الشافي على أسئلة الحكيم الترمذي                              | ١١٦ |
|                                        | للعارف بالله الشيخ محد على سلامه                                     |     |                                           |                                     | في كتابه ختم الأولياء للشيخ محد على سلامه                           |     |
| ٣                                      | علامات وقوع الساعة<br>للعارف بالله الشيخ مجد على سلامه               | 119 |                                           | ۲                                   | التوحيد في القرآن والسنة<br>للعارف بالله الشيخ مجد على سلامه        | 111 |
| ۲                                      | شعب الإيمان<br>للعارف بالله الشيخ مجد على سلامه                      | 171 |                                           | ۲                                   | كيف يدعو الإسلام الناس إلى الله<br>للعارف بالله الشيخ مجد على سلامه | 17. |
| ٤                                      | عبادة المؤمن اليومية<br>للعارف بالله الشيخ مجد على سلامه             | ۱۲۳ |                                           | ۲                                   | قطرات من بحار المعرفة<br>للعارف بالله الشيخ مجد على سلامه           | 177 |
|                                        |                                                                      |     | ۲                                         | 7                                   | من منابع الدين الحنيف<br>للعارف بالله الشيخ محد على سلامه           | ۱۲٤ |

# أين تجد مؤلفات فضيلة الشيخ فوزى محد أبوزيد

| القاهـرة                         | رقم الهاتف            | إسم المكتبة             |
|----------------------------------|-----------------------|-------------------------|
| ١١٦ شارع جوهر القائد الأزهر      | 70917072              | مكتبة المجلد العربي     |
| سوق أم الغلام ميدان الحسين       | Y09.101A              | مكتبة الجندي            |
| ٥٢ شارع الشيخ ريحان،عابدين       | 21720677              | دار المقطم              |
| ١٧ الشيخ صالح الجعفرى الدراسة    | 70191.19              | مكتبة جوامع الكلم       |
| ١ عمارة الأوقاف بالحسين          | 709.8170              | مكتبة التوفيقية         |
| ٢ زقاق السويلم خلف مسجد الحسين   | . 1 7 7 7 8 7 9 7 7 1 | بازار أنوار الحسين      |
| ۱۱ میدان حسن العدوی بالحسین      | 27701907              | مكتبة العزيزية          |
| ١٣٠ شارع جوهر القائد بالدراسة    | 709٧٨٦                | الفنون الجميلة          |
| ٢٢ شارع المشهد الحسيني بالحسين   | 709.7081              | مكتبة الحسينية          |
| ١ شارع محد عبه خلف الأزهر        | 701.11.9              | مكتبة القلعة            |
| ٩ ميدان السيدة نفيسة .           | 701.8881              | مكتبة نفيسة العلم       |
| عمارة اللواء ٢ شارع شريف         | 24945 1 LA            | المكتب المصري الحديث    |
| ۲۸ شارع البستان بباب اللوق       | 73971809              | الأديب كامل كيلاني      |
| ١٠٩ شارع التحرير، ميدان الدقي    | <b>TTT0TT</b>         | مكتبة دار الإنسان       |
| ٦ ميدان طلعت حرب                 | 20001821              | مكتبة مدبولي            |
| طيبة ٢٠٠٠، شارع النصر مدينة نصر  | 75.107.7              | مدبولي مدينة نصر        |
| ٩ شارع عدلي جوار السنترال        | 7391.998              | النهضة المصرية          |
| ٦ ش د. حجازي، خلف نادي الترسانة  | ٣٣٤٤٩١٣٩              | هلا للنشر والتوزيع      |
| درب الأتراك، خلف الجامع الأزهر   | .10.27797             | المكتبة الأزهرية للتراث |
| ١٢٨ شارع جوهر القائد الأزهر      | 20116702              | مكتبة أم القرى          |
| ٩ شارع الصنادقية بالأزهر         | 7098877               | المكتبة الأدبية الحديثة |
| ٢١ شارع د.أحمد أمين، مصر الجديدة | 77888799              | مكتبة الروضة الشريفة    |
| الإسكندرية                       |                       |                         |
| محطة الرمل، أمام مطعم جاد        | ٠١٢٢٤٦٠٩٠٨٢           | كشك سونا                |
| محطة الرمل، صفية زغلول           | ۸۹۲۲۳۲۱۰۰۱۰           | الكتاب الإسلامي الثقافي |
| ٦٦ شارع النبي دانيال، محطة مصر   | .11181188             | کشك محد سعید موسی       |
| ٤ ش النبي دانيال، محطة مصر       | ۰۳-۳۹۲۸٥٤٩            | مكتبة الصياد            |
| ۲۳ المشيرأحمد إسماعيل، سيدى جابر | ۰۳-٥٤٦٢٥٣٩            | مكتبة سيبويه            |
| محطة الرمل- أ/ أحمد الأبيض       | ۰۱۲۸۸۳٤٣٥٥٥           | الكشك الأبيض            |

(٢٥٣) الخاتمة

| ., es .,                                                                |                  |                                        |
|-------------------------------------------------------------------------|------------------|----------------------------------------|
| الأقاليم                                                                |                  |                                        |
| الزقازيق- بجوار مدرسة عبد العزيز على                                    | محد              | كشك عبد الحافظ                         |
| الزقازيق – شارع نور الدين                                               | .00-7777.7.      | مكتبة عبادة                            |
| طنطا- أمام مسجد السيد البدوي                                            | . 5 3 .          | مكتبة تاج                              |
| طنطا- ٩ش سعيد والمعتصم أمام كلية                                        | . ٤ ٣٣٢٣٤ 9 0    | مكتبة قربة                             |
| كفر الشيخ - شارع السودان أمام<br>السنترال، أ/سامي أحمد عبد السلام       | .1               | كشك التحرير                            |
| المنصورة - شارع جيهان بجوار<br>مستشفى الطوارىء أ/عماد سليمان            | .1۲۲۸٥۲٥٣        | مكتبة صحافة الجامعة                    |
| المنصورة، عزبة عقل، ش الهادى،<br>أ/عاطف وفدى                            | .11871879        | مكتبة الرحمة المهداة                   |
| المنصورة- شارع الثانوية بجوار مدرسة<br>ابن لقمان، الحاج كمال الدين أحمد | .1077100.        | مكتبة صحافة الثانوية                   |
| طلخا – المنصورة- بجوار مدرسة صلاح سالم التجارية، أمام كوبرى طلخا        | .177291772       | صحافة أخبار اليوم<br>الحاج محد الأتربي |
| فاید- أ حماده غزالی بربری                                               | ٠١٢٢٦٤٦٨٠٩٠      | مكتبة الإيمان                          |
| السويس،ش الشهداء، ح حسن محد                                             | .177797.2.9      | كشك الصحافة                            |
| سوهاج- شارع احمد عرابي أمام التكوين<br>المهنى                           | .98-484099       | أولاد عبدالفتاح السمان                 |
| قنا- أمام مسجد سيدي عبد الرحيم                                          | · ۱ · ٦٩٥ ١٨٦ ١٦ | كشك أبو الحسن                          |
| القرايا- إسنا - ش السيدة زينب- الحاج محد الريس وأ/ محد رمضان محد النوبي | •1••۸٦٩٨٦٦٤      | كشك القرايا- إسنا                      |
| كشك حسنى مجد عبد العاطى المنسى<br>أمام مستشفى الرمد بإسنا - الأقصر      | .111189174       | كشك حسنى بإسنا                         |

أيضاً بدور الأهرام والجمهورية والأخبار والمكتبات الكبرى بجميع أنحاء الجمهورية، ويمكن أيضاً قراءة الكتب وتنزيل النسخ المطبوعة مجانا من موقع الشيخ www.fawzyabuzeid.com ، أوعلى موقع www.askzad.com موقع الكتاب العربي. أو الناشر: دار الإيمان والحياة،١١٤ ش١٠٥ حدائق المعادي بالقاهرة، ت: ۲۰۲۵۲۱۲۰، ف: ۸۱۲۱۲۲۵۲۲۰۲۰

(402) الخاتمة

# الفهرس

| ٣   | مقدمة                                                  |
|-----|--------------------------------------------------------|
| ٥   | الباب الأول: في البدايات                               |
| ٧   | المحبون والسالكون والمريدون                            |
| ١٧  | القدوة                                                 |
| ۲٦  | الصدق                                                  |
| ٣٣  | جهاد اللسان                                            |
| ٣٩  | كتمان الأسرار                                          |
| ٤٦  | فوائد الصلاة على النبي ﷺ                               |
| ٥٢  | فضل ذکر الله تعالی                                     |
| ٦٠  | الاقتداء برسول الله ﷺ                                  |
| ٧٢  | الاقتداء بالمرشد في بدايته                             |
| ٨٥  | الآداب الشرعية لزيارة الأحباب                          |
| 9٤  | الأدب الظاهر والباطن في إجتماع المسلمين وزيارة الأحباب |
| 1.1 | مهمة المسلمين                                          |
| 1.9 | الباب الثاني في السلوك                                 |
| 111 | الإسراء والمعراج والطريق إلى الله                      |
| 117 | علامات الصادقين في طريق رب العالمين                    |
| ١٢٧ | حب الشيخ                                               |
| ١٣١ | الورع                                                  |
| 18. | الهمة في جهاد النفس للوصول إلى الفتح                   |
| 100 | الرؤيا الصالحة                                         |
| ۱٦٢ | كيف تُفتح الكنوز والرموز للسالك؟                       |
| 179 | الباب الثالث:في الفتح والوصول                          |
| 171 | حب النبي هو سر الوصول                                  |
| ١٨٢ | البداية الصحيحة لفتح الله على العبد                    |

الخاتمة (400)

| 198 | الفراسة                        |
|-----|--------------------------------|
| 7.1 | نور البصيرة دليل المؤمن الصادق |
| 7.9 | درجات القرب                    |
| 770 | كرامات الصالحين                |
| 777 | كيف تكون داعياً إلى الله؟      |
| ۲۳٦ | وجهاد النفس أولاً وأخيراً      |

| 721 | نبذة عن المؤلف الشيخ فوزى الحجَّد أبوزيد |
|-----|------------------------------------------|
| 70. | قائمة المؤلفات                           |
| 707 | قائمة المكتبات ودور النشر                |

# تُحِث الطبح

# ١- دروس رمضان والتراويح

دروس شهر رمضان ۱٤٤٠ه

٢- عبر من حياة الصالحين

٣- تفسير آيات النور في القرآن

( المجلد السادس من التفسير الموضوعي للقرآن )

٤- أوصاف الرسول في القرآن

( المجلد الثالث من التفسير الموضوعي للقرآن -ج ٢)

(ro7) الخاتمة

# بالأسواق والمكتبات : المجلد الأول من التفسير الموضوعي للقرآن الكريم

# تفسير آيات المقربين ... تجليد فاخر ... خمسة أجزاء

